
 | 2 | 

México emplumado: 
aves en la cultura y tradición

Símbolos vivos de identidad y biodiversidad

JULIO-DICIEMBRE DE 2025

Las aves son habitantes del cielo, el suelo y las 
aguas. Su presencia en México, se ha entrelazado 
con la vida cotidiana desde tiempos prehispánicos, 

en los rituales, la medicina tradicional y el arte. Para los 
pueblos mesoamericanos, el quetzal, la guacamaya, 
el colibrí o el águila real no solo eran seres alados, sino 
mensajeros entre el mundo humano y lo divino. Sus 
plumas decoraron mantos, penachos y estandartes que 
representaban poder y espiritualidad, mientras que su 
carne y cantos formaban parte de la alimentación, la cu-
ración y la cosmovisión indígena.

Hoy, al observar cómo estas tradiciones han sobre-
vivido en diversas comunidades, comprendemos que 
las aves son símbolos vivos de identidad y biodiversidad. 
Este recorrido muestra cómo, a través de la historia, han 
nutrido el cuerpo y el espíritu de los pueblos de México.

Aves en la mesa
El consumo de aves silvestres ha sido una práctica 
fundamental en la vida rural e indígena de México. 
En comunidades de Chiapas, Yucatán y Oaxaca, 
especies como la chachalaca (Ortalis vetula), el pavo 
de monte (Meleagris ocellata) y diversas palomas 
(Columbiformes) han complementado la dieta 
cotidiana, aunque con variaciones: en Oaxaca y Chiapas 
es más común el consumo de palomas y chachalacas, 
mientras que en Yucatán destaca el aprovechamiento 
del pavo de monte, mostrando que, según la 
disponibilidad local, las comunidades recurren a distintas 
especies. En la península de Yucatán, el pavo de monte 
se prepara en guisos festivos como el pibil, cocinado bajo 
tierra y acompañado de especias locales. En Chiapas, las 
palomas silvestres suelen servirse en caldos comunitarios 
que acompañan celebraciones familiares, por ejemplo, 
los convivios de fiestas patronales o las reuniones de 
mayordomía. Estos platillos no solo alimentan, sino 
que transmiten valores culturales, como el compartir en 
comunidad, el respeto a la naturaleza y la continuidad de 
las tradiciones locales, y refuerzan la memoria colectiva. 

La mesa, en este sentido, se convierte en un espacio 
donde convergen naturaleza, tradición y comunidad.

Más allá de su valor alimenticio, la caza y prepara-
ción de estas aves refuerzan la convivencia comunitaria. 
Su carne se comparte en celebraciones y rituales, lo que 
fortalece los lazos sociales. Además, el conocimiento lo-
cal sobre los hábitats y los ciclos de cada especie permi-
te un aprovechamiento sostenible que equilibra cultura, 
subsistencia y ecología [1, 2].

Plumas sagradas
Las plumas fueron símbolos de poder y espiritualidad 
en Mesoamérica. El ejemplo más famoso es el penacho 
atribuido al emperador mexica Moctezuma Xocoyotzin, 
confeccionado con plumas de quetzal (Pharomachrus 
mocinno) y guacamaya (Ara macao). Este objeto no 
era solo un adorno: representaba la conexión del gober-
nante con el Sol y el orden divino [3]. Las aves eran traí-
das desde regiones tropicales del sur de México, lo que 
indica el aprecio que tenían hacia ellas y el enorme valor 
simbólico que representaban. Actualmente, tales espe-
cies están consideradas en peligro o sujetas a protección 
junto con otras especies de vivos colores. 

Los guerreros águila y jaguar del imperio mexica 
también vestían trajes con plumas cuidadosamente 
seleccionadas, que simbolizaban fuerza, legitimidad y 
prestigio. En las ceremonias, los tocados emplumados 
reforzaban la autoridad política y religiosa del tlatoani. 
Así, cada pluma se transformaba en un emblema de 
identidad y jerarquía [3, 4].

Este uso no se limitaba a los gobernantes y guerre-
ros, pues diversas comunidades empleaban plumas en 
danzas, máscaras y ofrendas, principalmente utilizadas 
por grupos rituales, danzantes ceremoniales y ciertos 
artesanos especializados, lo que demuestra la amplitud 
del simbolismo aviar en la vida social. Hasta hoy, en 
algunas festividades indígenas, el uso de plumas man-
tiene esa conexión espiritual y estética que dialoga con 
el pasado.

Samantha Acevedo Hernández , J. Manuel Aranda Coello, Axel Raymundo Herrera Herrera, Miguel Ángel Liévano Durán, 
Michell Molina Urbina, Marco Antonio Vélez Moreno.



Instituto de Ciencias Biológicas | Universidad Autónoma de Ciencias y Artes de Chiapas

 | 3 | 

Desde tiempos antiguos, las aves 
se empleaban en remedios contra 

males físicos y emocionales, 
en algunas comunidades estas 
prácticas continúan vigentes

Aves que curan
En la medicina tradicional, las aves ocupan un lugar 
destacado. Desde tiempos antiguos, se empleaban en 
remedios contra males físicos y emocionales, en algunas 
comunidades estas prácticas continúan vigentes. El zo-
pilote de cabeza negra (Coragyps atratus), por ejemplo, 
era utilizado en rituales de sanación que aún se men-
ciona en ciertos rituales contemporáneos, mientras que 
guajolotes, colibríes y pájaros carpinteros se asociaban 
con tratamientos para dolores, fiebres y padecimientos 
nerviosos [4].

El conocimiento popular combina estas prácticas 
con plantas medicinales para preparar ungüentos, co-
cimientos y tisanas. Aunque hoy la medicina moderna 
predomina, en muchas comunidades persisten estas 
tradiciones, que reflejan una visión integral del cuerpo 
y el espíritu [4, 5].

En algunos pueblos de la Sierra Norte de Puebla, por 
ejemplo, se cree que el canto de ciertas aves ayuda a 
aliviar la tristeza, especialmente el del cenzontle (Mimus 
polyglottos) o el del clarín sote (Myadestes occidentalis) 
y que portar una pluma de colibrí protege contra “malos 
aires”. Estos saberes son transmitidos de generación en 
generación y forman parte de una medicina simbólica 
que integra lo físico, lo emocional y lo espiritual.

Los cantos de estas aves pueden escucharse en: 
https://birdsoftheworld.org, buscándolos por nombre 
común o científico.

Cantos con espíritu
El canto de las aves también ha sido fuente de sabiduría 
y espiritualidad. Entre los mayas tojolabales de Chiapas, 
las vocalizaciones de ciertas especies anuncian lluvias, 
presagian eventos o transmiten mensajes sobrenatura-
les [6]. Un caso emblemático es el del cenzontle, célebre 
por su capacidad de imitar múltiples cantos. Su voz sim-
boliza la comunicación entre lo humano y lo divino, y 
en relatos mesoamericanos encarna la multiplicidad de 
lenguas de la naturaleza.

Estudios recientes destacan cómo comunidades 
indígenas aún reconocen, nombran y clasifican aves 
según su canto y comportamiento, reforzando una 
relación estrecha entre conocimiento tradicional y 
biodiversidad [7]. En los Altos de Chiapas, por ejemplo, 
el canto del tzinitzcan (mirlo, probablemente el mirlo 
café Turdus grayi) es interpretado como anuncio 
de lluvia, mientras que el silbido del xch’ulel (pájaro 
espíritu), asociado en la tradición local al tapacaminos 
(Nyctibius jamaicensis) se asocia con visitas del más 
allá. Estos relatos muestran cómo los cantos de las aves 
funcionan como puentes entre lo natural y lo espiritual, 
otorgándoles un valor cultural único que va más allá de 
lo biológico [8, 9].

Conclusión
Las aves han nutrido a México en múltiples dimensio-
nes: han sido alimento en la mesa, símbolos de poder 
y espiritualidad, remedios para la salud y mensajeras del 
mundo natural y divino. Cada pluma, cada canto y cada 
ritual revela un conocimiento profundo que vincula al ser 
humano con su entorno.

En un contexto de pérdida de biodiversidad y de 
erosión cultural, revalorizar el conocimiento que las co-
munidades han construido en torno a las aves resulta 
esencial. No solo para valorar la herencia de nuestros 
pueblos, sino también para reconocer que conservar a 
las aves significa conservar identidad, memoria y equi-
librio con la naturaleza. Difundir estas historias es tam-
bién una forma de invitar a la sociedad a mirar a las aves 

Figura 1. Aves 
empleadas 
en México 
en diferentes 
prácticas 
culturales.



JULIO-DICIEMBRE DE 2025

 | 4 | 

no solo como parte del paisaje, sino como aliadas en la 
construcción de un futuro cultural y ecológicamente 
sostenible.

G L O S A R I O
Pibil: Técnica culinaria tradicional de la península de 

Yucatán que consiste en cocinar alimentos bajo tierra, 
dentro de un horno excavado llamado pib, utilizando 
piedras calientes y especias locales. Este método aporta 
un sabor ahumado característico y se emplea en platillos 
festivos como carnes sazonadas y preparaciones cere-
moniales.

Tlatoani: Máxima autoridad política y religiosa 
en el imperio mexica. Gobernarte elegido entre la 
nobleza, responsable de dirigir la guerra, la justicia, la 
administración del territorio y el vínculo ceremonial con 
los dioses.

Tisana: Infusión elaborada a base de hierbas, flores 
o cortezas medicinales, preparada en agua caliente y uti-
lizada tradicionalmente para aliviar diversos malestares.

P A R A  C O N O C E R  M Á S

[1] Pérez-Gil R, Jaramillo F, Muñiz A, Torres M. 
Importancia económica de los vertebrados silvestres de 
México. CONABIO. 1995. ISBN: 968-7728-00-0

[2] Robinson J, Redford KH. Uso y conservación de 
la vida silvestre neotropical. México: Fondo de Cultura 
Económica. 1997.

[3] López-Luján L. Bajo el signo del Sol: plumas, 
pieles e insignias de águila en el mundo mexica. Arqueol 
Mexicana. 2019; 27(159): 28-35.

[4] Navarijo-Ornelas ML. Las aves de rico plumaje 
en Mesoamérica. Arqueología Mexicana. 2019; 
27(159): 48-53.

[5] Alamilla JL, Neyra R. Saberes tradicionales y 
fauna silvestre en la medicina indígena de Mesoamérica. 
Rev Etnobiol. 2020; 18(2): 45-59.

[6] Corona-Martínez R. El uso ritual y medicinal de 
las aves en comunidades indígenas de México. México: 
Instituto Nacional de Antropología e Historia; 2008.

[7] Alcántara-Salinas G, Hunn ES, Ibáñez-Bravo 
ME, Aldasoro-Maya EM, Flores-Hernández N, Pérez-
Sato JA, Real-Luna N, Muñoz-Márquez Trujillo RA, 
Lope-Alzina D, Rivera-Hernández JE. Bird conservation 

status and cultural values in Indigenous Mexican com-
munities: Towards a bioculturally informed conservation 
policy. J Ethnobiol Ethnomed. 2022; 18(69): 1-16. 
doi:10.1186/s13002-022-00567-z

[8] Guerrero-Martínez F. Etno-ornitología maya 
tojolabal: orígenes, cantos y presagios de las aves. El 
Hornero. 2017; 32(1): 77-88.

[9] Hernández-Cruz E. Aves y presagios en la 
cosmovisión tzeltal. San Cristóbal de Las Casas: El 
Colegio de la Frontera Sur; 2015.

[10] Page-Pliego J. Relatos y significados de aves 
nocturnas en los Altos de Chiapas. Tuxtla Gutiérrez: 
Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas; 2002.

D E  L O S  A U T O R E S

Samantha Acevedo Hernández
Estudiante de la Licenciatura en Biología del Insti-

tuto en Ciencias Biológicas. Universidad Autónoma de 
Ciencias y Artes de Chiapas (UNICACH).

samantha.acevedohrn@e.unicach.mx
J. Manuel Aranda-Coello
Profesor de Asignatura del Instituto de Ciencias Bio-

lógicas. Universidad Autónoma de Ciencias y Artes de 
Chiapas (UNICACH).

manuel.aranda@unicach.mx
Axel Raymundo Herrera Herrera
Estudiante de la Licenciatura en Biología del Insti-

tuto en Ciencias Biológicas. Universidad Autónoma de 
Ciencias y Artes de Chiapas (UNICACH).

axel.herrerahrr@e.unicach.mx
Miguel Ángel Liévano Durán
Estudiante de la Licenciatura en Biología del Insti-

tuto en Ciencias Biológicas. Universidad Autónoma de 
Ciencias y Artes de Chiapas  (UNICACH).

miguel.lievanodrn@e.unicach.mx
Michell Molina Urbina
Estudiante de la Licenciatura en Biología del Insti-

tuto en Ciencias Biológicas. Universidad Autónoma de 
Ciencias y Artes de Chiapas (UNICACH).

michell.molinarbn@e.unicach.mx
Marco Antonio Vélez Moreno
Estudiante de la Licenciatura en Biología del Insti-

tuto en Ciencias Biológicas. Universidad Autónoma de 
Ciencias y Artes de Chiapas (UNICACH).

marco.velezmrn@e.unicach.mx

Conservar a las aves significa conservar identidad, 
memoria y equilibrio con la naturaleza. 


