
Instituto de Ciencias Biológicas | Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas

 | 27 | 

Hay mucha evidencia que en las culturas me-
soamericanas no pasaron desapercibidas las 
características y habilidades biológicas del 

jaguar, se han encontrado representaciones del fe-
lino a lo largo y ancho de esta región cultural. Estas 
representaciones naturalistas y simbólicas se en-
cuentran en piedras, cerámica, huesos, jade y me-
tales, y se ve reflejada también en leyendas, mitos, 
cuentos, historias, rituales y danzas, en esta última 
manifestación la región cultural Chiapaneca cuenta 
con dos representaciones simbólicas de este felino, 
la danza del Calalá y el Parachico.

A primera vista la danza del Parachico pareciera 
que nada tiene que ver con el felino, pero uno de los 
personajes más importantes de esta tradición pu-
diera simbolizar al jaguar, en 1798 fray Cosme de 

Alonso un padre interino en el beneficio de Chiapa 
le escribe una carta al obispo don José Fermín Fuero 
y Gómez, donde se queja y describe una parte de lo 
que actualmente conocemos como “Fiesta de Ene-
ro”, mencionando que “… algunos indios vienen 
vestidos de pieles silvestres y al que trae la de 
tigre entregan los padres a sus propios hijos 
para que los azote y eviten de esa suerte algún 
infortunio…”[1].

Este personaje de la piel de tigre probable-
mente representa en la actualidad al “Patrón de 
los parachicos” pues es él quien aun realiza la ac-
tividad de flagelación, su rostro es probablemen-
te la representación simbólica del animal que nos 
ocupa y el chamarro que usa sustituyó a la piel 
de “tigre”.

Amasijo de Arte y Ciencia

Una propuesta de análisis  iconográfico 
de la máscara del Patrón de los Parachicos

Julio César Aguilar Suárez

Figura de 
máscaras 
de parachico. 
Julio César 
Aguilar Suárez



 ENERO-JUNIO DE 2025

 | 28 | 

La mascara del patrón de los parachicos presenta 
algunos rasgos iconográficos que podrían considerar-
se típicos de la representación simbólica del felino en 
cuestión y observando el conjunto de las característi-

cas intrínsecas de la “máscara” se puede determinar 
que las cejas fruncidas y bajas, la boca 

entre abierta mostrando la den-
tadura en forma de gruñido, 

las aletas de la nariz hin-
chadas, las fosas nasales 

abiertas, las arrugas en 
la frente, ojos, nariz 
y boca, los ojos se-
midesorbitados y 
redondos, la barbi-
lla apretada, los pó-
mulos sobresalidos 

y enrojecidos repre-
senta el rostro de un 

ser humano que mues-
tra agresividad y fiereza.
“Los rasgos faciales que 

caracterizan a la ira… son: cejas 
bajas, contraídas y en disposición obli-

cua; parpado inferior tensionado; labios tensos o 
en ademan de gritar; y mirada prominente”[2].

Estas características son innatas de muchas 
especies de mamíferos, entre ellas la nuestra y su 
función biológica es la intimidación, esta expresión 
facial otorga una percepción de intimidación que 
es percibida por las demás personas pareciendo el 
enojado más capaz de infringir daño, estas terceras 
personas pueden ser oponentes o contrincantes, o 
personas a las que se desea someter.

La boca abierta señalando ferocidad y mos-
trando los dientes superiores, “Muestra una boca 
abierta de labios caídos que parecen gruñir, rasgo 
característico de las representaciones olmecas aso-
ciadas al jaguar”[3], los ojos en sus coyunturas se-
midesorbitados muestran ferocidad, las arrugas que 
presenta no son propias de la vejes sino de un esta-
do de agresividad.

El enrojecimiento o rubor en las mejillas es una 
reacción fisiológica ante una emoción que puede 
ser pena, vergüenza o en este caso enojo o ira.

El rostro iracundo resalta la fuerza, la agresivi-
dad, la capacidad de lucha, la ferocidad, el poder, 
la superioridad e intimida a terceras personas, esta 
expresión de ferocidad tiene su origen en el con-

flicto y un significado comunicacional: hay un he-
cho antes del enojo y ese hecho provoca la ira. El 
rostro enojado es pues una herramienta diseñada 
para intimidar, es decir, hace que el individuo pa-
rezca más atemorizante y con capacidad de causar 
daño, es pues una simple exhibición de amenaza, 
pero ¿quién necesitaría intimidar a otras personas? 
un  guerrero, un sacerdote o un gobernante, alguien 
que quiere imponer ante los demás su poder, su es-
tatus de más fuerte.

El jaguar en el mundo mesoamericano tenía mu-
chas valencias y niveles de simbolización, represen-
taba la ambivalencia, el jaguar personifica la belleza, 
la astucia, la fuerza, el asecho, la muerte y el misterio, 
pero también el poder, el amo, el jefe, el que manda, 
el que gobierna a todos los demás animales, los que 
se vestían de jaguar eran la autoridad de la sociedad, 
todo esto entrelazado en los mitos y las leyendas.

La máscara de jaguar transfiere poder a quien 
la porta, en este caso al Patrón de los parachicos, 
como sinónimo de el que manda, el que gobierna, el 
amo, el señor, el jefe, el que protege, el guía, el que 
dicta las normas, el que tienen contacto con los se-
res sobrenaturales a través del ritual de flagelación 
y el canto del nambujú.

“Las cualidades naturales de los felinos 
salvajes como depredadores poderosos y fur-
tivos, inspiraron en las sociedades mesoa-
mericanas la creación de una simbología que 
resaltaba, metafóricamente el poder político 
hereditario, la trans de los gobernantes en sus 
naguales y su oficio como sacrificadores su-
premos”[4].

P A R A  C O N O C E R  M A S
[1] AHDSC, fondo diocesano, car. 197, exp. 2. Año de 1798. 
Informe del cura de Chiapa del estado de su parroquia. (8ff)
[2] Chóliz M (1995 ) en Pérez Nieto MÁ, Redondo Delgado Mm 
& León L. (2008). Aproximaciones a la emoción de ira: de la con-
ceptualización a la intervención psicológica. Reme, 11(28), 5.
[3] Saunders NJ (2005)  El icono felino en México fauces, 
garras y uñas, Arqueología Mexicana, 72: 20-27. https://
arqueologiamexicana.mx/mexico-antiguo/el-jaguar-en-
tre-los-olmecas
[4] El jaguar en el México prehispánico, págs. 40-45. Javier 

Urcid Serrano.

D E L  A U T O R
Profesor Julio César Aguilar Suárez
Escuela primaria federal Belisario Domínguez Palencia
aphelocoma@hotmail.com 

Figura de 
máscaras 

de parachico. 
Julio César 

Aguilar Suárez

La máscara de jaguar transfiere poder a quien la porta, en este 
caso al Patrón de los parachicos 


