
 
 

UNIVERSIDAD DE CIENCIAS 

Y ARTES DE CHIAPAS 
FACULTAD DE CIENCIAS HUMANAS Y SOCIALES 

TESIS 

DESARROLLO HUMANO: 

CONFLICTO Y ARMONÍA EN EL 

EJIDO AMADOR HERNÁNDEZ 

GONZÁLEZ, OCOZOCOAUTLA, 

CHIAPAS 

QUE PARA OBTENER EL TÍTULO DE 

LICENCIADO EN DESARROLLO 

HUMANO 

PRESENTA 

HECTOR SEIN LAPARRA LÓPEZ 

DIRECTOR 

HUGO SAUL ROJAS PÉREZ 

CODIRECTOR: 

ÁNGEL FERNANDO CABRERA BAZ 

TUXTLA GUTIÉRREZ, CHIAPAS                                                    OCTUBRE DE 2025 

 





II 
 

Epígrafe 

 

Amador Hernández, pueblo humilde y soberano 

Son tus campos la lucha diaria, 

Donde subsiste la vida proletaria 

Y el esfuerzo digna del campesino. 

 

Como abrazo fraterno de amigo 

Es la caricia del sol al labrador 

Que de su trabajo es merecedor 

De un poco de mendrugo. 

Al contemplar la belleza natural 

Los visitantes quedan admirados, 

Por tu rio hermoso y tus verdes prados, 

Cual belleza es incomparable y sin igual. 

 

Amador Hernández, pueblito alejado de la 

Ciudad  

Sin la bruma de la contaminación ambiental 

Sin el smog de alguna fabrica industrial 

Tu gente vive tranquila en apacible humildad 

(Monografía de Amador Hernández González, 

Adrián Hernández Díaz, 2003). 

 

 

 

 



III 
 

Dedicatoria 

A mis padres, cimiento de mi vida, por su amor 

incondicional que me ha sostenido y su ejemplo de entrega que me 

ha formado. 

A mis hermanas, cómplices de vida y refugio constante, 

por su amor que es certeza y por estar, siempre, sin importar la 

distancia. 

A mis abuelas, por tejer sus sueños en mi alma y por la 

fortaleza de sus luchas, que hoy es mi inspiración. 

A mis abuelos, por la herencia de su sabiduría, aquella 

que se encuentra tanto en los libros como en el silencio del campo; 

por su cultura y su valiosa "no cultura". 

A mi amor, esa fuerza invisible que todo lo ilumina y 

comprende, por ser el motor silencioso de cada página escrita. 

A mis amistades, la familia que elegí, por las risas, el 

apoyo y por hacer este camino más ligero. 

A mis maestros, por su paciencia para guiar y su 

sabiduría más allá de las aulas. 

Y a la danza invisible del tiempo, el espacio y lo humano, 

para que su música nunca deje de recordarnos la maravilla de estar 

vivos y aprender. 

 

 

 

 

  



IV 
 

Agradecimientos 

A las mujeres y hombres  de la comunidad, cuya fuerza y ternura sostienen la vida cotidiana como quien sostiene 
el mundo con las manos. 

Chabelita y Manuelita, por invitarme a entrar no solo a sus hogares, sino también a sus historias, a sus silencios 
y a sus certezas. 

Ofrezco una disculpa honesta a las mujeres de la comunidad, por las preguntas que no supe hacer y los temas que 
no pude tocar; la ignorancia también es un llamado a aprender, y ustedes fueron mi primer lección. 

Luis, guardián de relatos y caminante de la selva, por narrarme los hilos invisibles que entrelazan memoria, 
orgullo y tierra. Sus palabras me mostraron por qué, aun entre conflictos, ustedes permanecen, firmes y arraigados. 

Al Dr. Hugo, por su paciencia que acompaña como un faro constante mientras este documento tomaba forma, al  

Dr. Ángel Cabrera, por sus otras miradas que abrieron caminos donde yo solo veía muros, 

a las maestras Virna, Virginia y Brisa, cuyas enseñanzas —a veces cercanas, a veces silenciosas— sembraron 

en mí el amor por el Desarrollo Humano. al Dr. Diego Cantoral, por esos regaños y esas pláticas que iluminan, 

a la Mtra. Denisse, por permitirme habitar la coordinación, por acompañar mis batallas contra Morfeo y por 

compartir conmigo su admiración por la investigación como quien comparte una brújula, al Dr. Ángel Xolocotzi, 

por su mirada filosófica, al Dr. Fabián Gerónimo, por su amistad, paciencia y alegría, que espero seguir 

encontrando en los caminos futuros. 

Al cuerpo académico, Desarrollo Humano: Sustentabilidad y Cultura; por el espacio y tiempo hacia sus semilleros. 

A mi equipo de prácticas Dalay, Carlos y Aylin por ser parte de este proyecto y su amistad. 

A Cristina, por tus otras miradas y debates, tu amor fue necesario para la construcción de este documento 

Y uno de los  pilares de tantas decisiones que sostienen esta investigación: el Dr. Ariosto Laparra. Como maestro, 

me ayudó a salir de pozos de duda; como padre, me dio la libertad para buscar mi sendero. Ojalá este camino no 

termine aquí, sino que sea apenas el inicio 

El ultimo pilar, mi madre, María Dolores, por enseñarme Amador, por ese cariño y respeto que me transmitiste 

por la comunidad, por tus regaños y aprendizajes, que espero se vea como un fruto de lo que  construiste en Amador. 

El espacio, Amador Hernández, con quien cierro una parte de mí, gracias por permitirme regresar después de 

tanto tiempo. 

Al lector, gracias por tu interés, espero ser de ayuda en tu camino. 

Hay mucho que agradecer y mucho por hacer, seamos la semilla de esperanza para los nuevos retos. 



V 
 

Índice 

Contenido 
Introducción ................................................................................................................................ 1 

Planteamiento del problema ................................................................................................. 3 

Justificación............................................................................................................................. 6 

Objetivos ................................................................................................................................. 7 

General ................................................................................................................................ 7 

Específicos ......................................................................................................................... 7 

Capítulo I. Ejido Amador Hernández González ................................................................... 8 

1.1 ¿Cómo es el Desarrollo Humano en el ejido? ........................................................ 9 

1.1.1 Salud .......................................................................................................................... 9 

1.1.2 Educación ............................................................................................................... 11 

1.2.3 Economía e Infraestructura ................................................................................. 13 

1.2 Cultura y ciclo de vida .............................................................................................. 15 

1.3 Organización Comunitaria ...................................................................................... 17 

1.4 ¿El Índice de Desarrollo Humano (IDH) mide todo? ........................................ 18 

Capítulo II. Perspectivas teóricas y conceptuales sobre el Desarrollo Humano ............ 19 

Bloque 1. El Desarrollo Humano: A través de la historia. ............................................ 19 

Bloque 2. Desarrollo Humano como Civilización .......................................................... 22 

Bloque 3. Enfoques y elementos del Desarrollo ............................................................. 25 

3.1 Amartya Sen y Desarrollo Humano ....................................................................... 25 

3.2 Desarrollo Rural ........................................................................................................ 28 

3.3 Desarrollo Comunitario ........................................................................................... 30 

3.4 Desarrollo Sustentable ............................................................................................. 31 

3.5 Desarrollo como Dignidad ...................................................................................... 34 

Bloque 4. Comprensión del Desarrollo Humano Desde lo Comunitario. .................. 38 

4.1 Capital social comunitario ....................................................................................... 38 

4.2 Afectividad Ambiental ............................................................................................. 41 

4.3 Economía Solidaria y del Cuidado. ........................................................................ 43 

4.4 Comunalidad .............................................................................................................. 45 



VI 
 

4.5 Espacio y lugar como dimensiones del desarrollo humano ............................... 47 

4.6 El Tiempo como dimensión para el desarrollo humano .................................... 50 

Capítulo III.  Marco Metodológico ....................................................................................... 55 

3.1 Enfoque Metodológico ................................................................................................. 56 

3.2 Metodología.................................................................................................................... 59 

3.2.1 Técnicas de Investigación ..................................................................................... 61 

3.2.2 Universo, población y muestra ............................................................................ 63 

3.2.3 Análisis con apoyo de softwares .......................................................................... 63 

3.3 Procedimiento metodológico ...................................................................................... 64 

Capítulo IV. Desarrollo humano en el ejido Amador Hernández González .................. 69 

4.1 Desarrollo Humano y Comunidad ............................................................................. 69 

4.1.1 Comunalidad: Elementos que sostienen la vida ................................................ 69 

4.1.2 Salud: Entre la exclusión institucional y la dignidad humana .......................... 70 

4.1.3 Educación: Una aspiración que tropieza con barreras estructurales .............. 71 

4.1.4 Economía comunal: Entre el cuidado y el arraigo ............................................ 72 

4.2 Desarrollo Humano como cultura en el ejido Amador Hernández González..... 74 

Cultura de las necesidades .............................................................................................. 81 

4.3 Capital Social Comunitario en el ejido Amador Hernández González ................. 83 

4.4 Más allá del IDH en el ejido Amador Hernández González .................................. 91 

4.4.1 Dignidad como fundamento del desarrollo humano ....................................... 91 

4.4.2 Bienestar subjetivo y felicidad .............................................................................. 93 

4.4.3 Lekil kuxlejal ........................................................................................................... 95 

4.4.4 Identidad cultural ................................................................................................... 97 

4.4.5 Afectividad ambiental ........................................................................................... 99 

4.4.6 Espacio y lugar .....................................................................................................100 

4.4.7 Tiempo comunitario ............................................................................................102 

4.5 Aportes para el Desarrollo Humano ........................................................................110 

4.5.1 Desarrollo Humano como proceso ..................................................................110 

4.5.2 Desarrollo humano como conflicto ..................................................................112 

4.5.3 Desarrollo humano como horizonte de sentido .............................................114 

4.5.4 Desarrollo humano como lógica comunitaria .................................................116 



VII 
 

Conclusiones ...........................................................................................................................121 

Referencias ..............................................................................................................................128 

Anexos .................................................................................................................................137 



 
 

INTRODUCCIÓN 
El interés por el desarrollo humano en México ha estado históricamente atravesado por 

discursos que definen cómo debe entenderse el progreso en contextos locales. Uno de los 

momentos que marcó de forma contundente la narrativa moderna del desarrollo ocurrió en 1949, 

cuando el presidente de los Estados Unidos de América, Harry S. Truman, pronunció su discurso 

inaugural. En este mensaje, introdujo el programa conocido como “La Doctrina Truman”, 

donde planteó por primera vez la cooperación internacional como una responsabilidad moral 

para apoyar a las naciones denominadas “subdesarrolladas”. Este hito emergió tras la devastación 

y reconfiguración global posterior a la Segunda Guerra Mundial y en los inicios de la 

confrontación geopolítica de la Guerra Fría. Desde entonces, la idea de desarrollo comenzó a 

construirse, en muchos casos, desde una lógica externa que nombra la ausencia antes que la 

potencia interna de los territorios. 

Décadas después, en México, pensadores como Bonfil cuestionaron estas miradas, 

argumentando que los pueblos rurales e indígenas no son espacios incompletos, sino mundos 

con organización, memoria, identidad y formas propias de construir bienestar. Bajo esta línea, el 

desarrollo humano dejó de ser solo una aspiración económica para convertirse en un campo de 

preguntas sobre comunidad, capacidades y sentido de vida. Aunque los aportes del Índice de 

Desarrollo Humano, promovido por el Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo, 

permitieron ampliar la comprensión del bienestar más allá del ingreso, su aplicación en contextos 

rurales aún resulta insuficiente para capturar fenómenos relacionales y conflictos internos que 

sostienen —o tensionan— la vida comunitaria. 

A partir de ese marco, esta tesis se divide en cinco capítulos. La primera parte —el 

capítulo contextual y el capítulo teórico— desarrolla el tema del desarrollo humano como un 

discurso armonioso: una revisión histórica fluida, una comprensión cultural coherente y una 

narrativa donde las capacidades humanas parecen expandirse en sincronía con la comunidad. No 

obstante, los capítulos dedicados a los resultados, la discusión y la propuesta muestran otra 

dimensión: cuando la teoría se encuentra con el territorio, la realidad aparece con sus 

contradicciones. Ahí emergen tensiones relacionales, diferencias internas, retos organizativos y 

fricciones propias de una comunidad que está viva, no idealizada. Así, la tesis no contradice el 

marco teórico, sino que lo completa: muestra que el desarrollo humano es también conflicto, 

negociación y reajuste colectivo. 

De forma paralela al desarrollo de los capítulos, mi proceso como investigador también 

vivió esa transición. Llegué al Ejido Amador Hernández González con el imaginario de 

encontrar respuestas claras y colaboración inmediata. Sin embargo, desde los primeros diálogos 

comprendí que investigar no es solo preguntar, sino aprender a no estorbar y no acelerar los 

ritmos de las personas. Hubo tropiezos: reuniones donde mis intervenciones no fueron 

oportunas, entrevistas que no conectaron como esperaba, preguntas que parecían obvias en la 



2 
 

escritura, pero no en la conversación cara a cara. Sentí, por momentos, que fallaba en la 

interacción, hasta que la misma comunidad me mostró que la confianza no se exige, se construye. 

Cada duda, incomodidad y error fue reajustando no solo mis herramientas, sino mi lugar en el 

proceso: entender que la tesis no era un resultado que debía dominar, sino una práctica que debía 

acompañar con más humildad y menos prisa. 

Por ello, esta investigación defiende que el desarrollo humano en las comunidades rurales 

no se expresa en una trayectoria lineal, sino en una construcción social compleja, afectiva y 

colectiva, donde la armonía coexiste con el conflicto y donde las capacidades se expanden en 

función de los vínculos que las sostienen. Entender esa realidad implicó, también, reconocer que 

el conocimiento no ocurre sin incertidumbre, ni la comunidad sin fricción, ni la investigación sin 

transformarnos en el intento. Esta tesis se propone no ocultar esas tensiones, sino mostrarlas 

como el punto donde el desarrollo humano adquiere su carácter más auténtico: el de un proceso 

que se habita, se acuerda, se cuestiona y se sigue construyendo en conjunto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA 
 

El desarrollo humano se ha orientado para la construcción de diferentes medios para 

que las naciones o sociedades busquen el bienestar de sus habitantes, el Programa de las 

Naciones Unidas para el Desarrollo define al desarrollo humano como "el proceso de ampliación 

de las opciones de las personas y mejora de las capacidades humanas (el espectro de cosas que 

pueden ser y hacer) para que puedan llevar una vida larga, saludable y creativa, para avanzar en 

otras áreas que valoran" (PNUD, 2020). Esta definición comprende la importancia de las 

personas como la verdadera riqueza de las naciones, por lo cual es necesario ampliar las 

oportunidades y libertades para que las personas puedan tener una vida digna y participar en su 

comunidad.  

Esta definición del desarrollo humano se fue dando históricamente, resignificando con 

la modernidad y teniendo su máximo auge después de la segunda guerra mundial, 

concentrándose en el concepto del crecimiento y acaparamiento económico. El concepto inicialmente 

medía el PIB, la economía de un país; luego se transitó al concepto de desarrollo económico, donde 

se añadieron algunos valores socioeconómicos, a pesar de esto continuó el crecimiento 

económico como el centro ideológico y de progreso para el crecimiento de los países, 

dividiéndolos en países subdesarrollados y desarrollados.  

Actualmente el concepto que trata de abordar el desarrollo humano en estas sociedades 

desarrolladas o en desarrollo es complejo, al reconocer el valor de las personas y a la vez, el de los 

recursos económicos, ambientales, políticos y de  infraestructura, manteniendo la desigualdad de 

las sociedades. Múltiples factores como lo histórico, político y las clases sociales (tomando esto 

como consecuencia de valorar lo económico), perpetúan la pobreza y la baja calidad de vida, 

generando que las naciones para salir del subdesarrollo sigan utilizando e intentando imitar los 

modelos económicos y de desarrollo capitalista propuesto y liderado actualmente por Estados 

Unidos. Esto ha creado dentro de las naciones subdesarrolladas la idealización de Estados 

Unidos como la nación más desarrollada del mundo. 

Al intentar seguir los pasos del modelo de desarrollo de Estados Unidos de América 

(EUA), hace que las naciones “subdesarrolladas”, comiencen o deteriore aún más los diversos 

problemas principales de estas naciones, como la desigualdad social, pobreza, malas políticas 



4 
 

públicas, daño al medio ambiente, sistemas educativos y de salud deficientes. Al idealizar a EUA 

como la utopía del desarrollo, se ignora el hecho de los problemas generados por seguir el 

modelo de desarrollo centrado en la hegemonía capitalista. Al respecto, Stiglitz (2012) comenta 

lo siguiente:  

La historia de Estados Unidos es esta: Los ricos se están haciendo más ricos, y los más ricos 

de entre los ricos se están haciendo todavía más ricos, los pobres se están haciendo más pobres y numerosos, 

y la clase media se está vaciando. Los ingresos de la clase media están estancados o disminuyendo, y la 

diferencia entre sus miembros y los ricos de verdad está aumentando. 

Considerando esto, se puede ver a Estados Unidos como el país donde se refleja 

ampliamente la desigualdad de distribución de recursos y de clases sociales, limitando a las 

personas que pertenecen a la clase baja, alcanzar su mayor potencial humano, perdiendo 

libertades y oportunidades económicas siendo que el país donde el núcleo para el desarrollo 

humano es la homogeneización de la economía, prácticamente el país está abandonando a las 

personas de baja clase social. 

México ha intentado seguir el modelo económico propuesto por EUA, en cuanto a la 

regularización de la economía, sin embargo, ha ignorado el contexto de la geografía social de 

México ya que al momento de aplicar este modelo en el siglo pasado, se centralizó en lo urbano, 

omitiendo al 50% de la población que vive en comunidades rurales, dando como resultado la 

ampliación de  la desigualdad social, porque la economía se concentra en las altas esferas de la 

sociedad urbana mexicana y se ha ido reconociendo más desigualdades en México. Como lo 

menciona Ortega, que esta desigualdad no es solo la desigual distribución del ingreso, sino 

también incluye la segregación por sexo o género, étnica y por lugar de nacimiento (Ortega, 

2018). 

Donde el estado de Chiapas según datos del Consejo Nacional de Evaluación de la 

Política para el Desarrollo Social (CONEVAL), en el 2022 el 67.4% de la población vive en 

situación de pobreza, dentro de eso el 39.2% vive en situación de pobreza extrema (2022), 

comparándolo con otros Estados de México es el estado más pobre y por ende donde hay una 

mayor desigualdad. Observando así que la gran desigualdad no solo es económica, sino también 

de acceso a los recursos y servicios, ya que, en el 2020, el 51% de la población de Chiapas vive 



5 
 

en comunidades rurales, dificultando el acceso a los servicios de educación, salud y tecnologías, 

agregando que dentro de Chiapas el 28.2% de la población pertenece a una etnia indígena.  

Siendo así que surge la pregunta, ¿para las comunidades del Estado más pobre, como es 

el proceso de estos conceptos de desarrollo, desigualdad, pobreza y cómo les afecta en su 

bienestar o en su propio estilo de vida? 

Para esto, decidí explorar más el ejido Amador Hernández González, donde se aprecian 

múltiples elementos acerca del desarrollo rural y comunitario, como su contraparte, el desarrollo 

urbano y económico, moldeando los discursos y la vida cotidiana (el cómo piensan y cómo 

actúan) de los pobladores. Donde hay una búsqueda para la homogeneización de los imaginarios 

sobre la prosperidad de la comunidad.  

Una visión de prosperidad es la del desarrollo urbano, enfocado en generar las riquezas de 

bienes y propiedades, siendo influenciado principalmente por personas migrantes que han 

retornado y que basado en sus experiencias trabajando en países desarrollados como Estados 

Unidos y Canadá  toman las decisiones para la modernización de la comunidad. Esta perspectiva 

en parte responde a elementos que se contemplan en la metodología del PNUD que incluye el 

Índice de Desarrollo Humano (IDH) y los Objetivos de Desarrollo Sustentable (ODS). Por otro lado, está 

la visión de quienes dominan políticamente la comunidad, principalmente ejidatarios de la 

segunda generación, donde tienen la lógica comunitaria basada en el territorio, cuidado de la 

tierra y la organización ejidal, logrando ver la prosperidad de una manera conjunta y territorial 

ligada al concepto del ser humano – naturaleza de los pueblos Tsotsiles. Y a la vez estos factores 

logran que los pobladores obtengan soluciones apropiadas y centradas a las problemáticas, sin la 

intervención de un constructo social y económico como el desarrollo que se ha idealizado a nivel 

internacional.   

A partir de estas visiones, se buscará hablar con dialéctica sobre que tanto les afecta estas 

ideologías de prosperidad a la población en su actuar en la vida cotidiana, el cómo obtienen 

soluciones propias para las problemáticas que presentan. Y si este constructo ideológico y la 

relación del ser humano – naturaleza genera elementos que llevan al proceso del desarrollo humano 

local. 

 



6 
 

JUSTIFICACIÓN 
 

Los diferentes constructos sociales de desarrollo o prosperidad, dentro de  los territorios, 

afectan en la forma de cómo pensamos y cómo actuamos para nuestro bienestar, ya que 

esto, solo nos hace recordar lo que no somos, Esteva (1992) comenta lo siguiente:  

Para dos terceras partes de la gente en el mundo, sin embargo, este significado positivo de 

la palabra 'desarrollo' -profundamente enraizado tras dos siglos de construcción social - es un 

recordatorio de lo que no son. Les recuerda una condición indeseable e indigna. Para escapar de 

ella, necesitan hacerse esclavos de las experiencias y sueños de otros. 

El sistema ideológico, que se ha creado y sostenido en base al desarrollo como idea 

de progreso civilizatoria, está entrando en una crisis de manera global, ya que, al ser guiada 

principalmente por lo económico, es importante reconocer cómo estas ideologías o 

sistemas definen el actuar y el relacionar de las personas para la búsqueda de su bienestar. 

Por esta razón se deben encontrar otras formas de bienestar y prosperidad para las futuras 

generaciones, donde es importante que sean locales, donde las personas de una comunidad 

o localidad sean partícipes para su bienestar, aportando la experiencia (son los que más 

conocen sus problemas), habilidades, capacidades, a la vez medios externos que ayuden a 

mejorarlas, logrando mejorar la dinámica social con el fin de mejorar la prosperidad y el 

bienestar-comunitario-sustentable. 

El ejido, Amador Hernández González, tiene por sus orígenes, una visión del 

mundo Tsotsil, basada en la relación ser humano – naturaleza, el análisis de esta visión, el 

cómo la practican, es capaz de generar nuevo conocimiento o herramientas para un enfoque 

distinto sobre la prosperidad comunitaria, el manejo del territorio sustentable con la 

participación de los habitantes como agentes de cambio social y no como aportaciones al 

crecimiento económico. También como lo he comentado, la población ha migrado a países 

como Estados Unidos y Canadá, esto ha generado una mayor diversidad de formas de ver 

y practicar el progreso entre la población, siendo que, el análisis de esta diversidad de 

perspectivas y prácticas para el progreso que hay en la comunidad, sirva para un 

conocimiento de cómo puede influir el desarrollo humano en nuestra sociedad,. 



7 
 

OBJETIVOS 

GENERAL 

• Establecer los elementos sociales, culturales, económicos y ambientales que conforman 

los procesos de Desarrollo Humano en el ejido Amador Hernández González, con el fin 

de categorizar sus expresiones cotidianas y comprender cómo las prácticas locales 

construyen significados propios del desarrollo, más allá de los indicadores 

convencionales. 

ESPECÍFICOS  

• Identificar las prácticas cotidianas relacionadas con el bienestar en la comunidad, 

considerando cómo las y los habitantes enfrentan sus necesidades y construyen su vida 

diaria. 

• Analizar de qué manera los elementos sociales, culturales, económicos, políticos y 

ambientales influyen en la construcción local del Desarrollo Humano 

• Categorizar los elementos identificados con base en su función, significado y recurrencia 

en la vida comunitaria, destacando su papel en la configuración del Desarrollo Humano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

CAPÍTULO I. EJIDO AMADOR HERNÁNDEZ 

GONZÁLEZ 
 

El ejido Amador Hernández González1 fue fundado en 1960, en honor al presidente de 

la Comisión Nacional Campesina (CNC) de esa época, como parte de un proceso de 

organización comunitaria liderado por Bernabé Gómez, con el apoyo de los pobladores. Los 

primeros habitantes provenían principalmente de Bochil, San Andrés Larráinzar y El Bosque, 

ubicados en los Altos de Chiapas, por lo que se habla la lengua indígena tsotsil en la comunidad. 

También hay familias originarias de 

Copainalá y Chicoasén, de la zona 

Zoque, aunque ya no se conserva el uso 

de la lengua zoque.  

Geográficamente, la comunidad está 

situada a 40.5 kilómetros al suroeste de 

Ocozocoautla de Espinosa, el centro 

urbano más cercano. El clima es cálido-

húmedo, con lluvias moderadas de 

 
1 Utilizaré la abreviatura AHG para referirme al Ejido para mayor facilidad del documento. 

Fuente: Elaboración propia, mayo 2023. 

Imagen 1. Ejido Amador Hernández González                                

Fuente: Google Maps, 2025 

Imagen 2.  Localización del ejido Amador Hernández 

González.                                                                        



9 
 

octubre a febrero. El relieve es predominantemente de colinas, y algunas planicies dentro de la 

comunidad. Dos ríos la atraviesan: el río Cacahuano, que significa "agua de cacao" en zoque, al 

suroeste, y el río Vikit uk'um, "río pequeño" en tsotsil, al noreste. Estos cuerpos de agua son un 

atractivo turístico local durante las temporadas de primavera y verano 

1.1 ¿CÓMO ES EL DESARROLLO HUMANO EN EL EJIDO? 

Como estudiante de la Licenciatura en Desarrollo Humano, durante el año 2023 realicé 

prácticas académicas de investigación en el ejido Amador Hernández González, con el propósito 

de analizar su nivel de desarrollo humano. El principal objetivo fue calcular el Índice de 

Desarrollo Humano (IDH) a nivel local e identificar los principales problemas que enfrenta la 

comunidad. 

El resultado del análisis arrojó que el IDH de la comunidad es de 0.677, lo que la ubica 

en un nivel de desarrollo humano medio, de acuerdo con los parámetros establecidos por el 

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD). Este valor refleja tanto los avances 

como las limitaciones que enfrenta la localidad en las dimensiones evaluadas. 

Para estimar el IDH en esta localidad, fue necesario recopilar información sobre tres 

dimensiones fundamentales: salud, educación y economía. En este capítulo, abordó cada una de 

estas dimensiones, comenzando por la salud, continuando con la educación y concluyendo con 

la situación económica. Esta estructura permite una reflexión integral sobre cómo se manifiesta 

el desarrollo humano en la comunidad desde el enfoque del IDH y cómo se vive en la realidad 

cotidiana. Así, se buscó ofrecer una mirada comprensiva y situada de la vida comunitaria desde 

la perspectiva de un profesional en formación en Desarrollo Humano. 

1.1.1 SALUD 

Dentro del enfoque del Desarrollo Humano propuesto por el Programa de las Naciones 

Unidas para el Desarrollo (PNUD), la salud es considerada una de las dimensiones centrales, ya 

que se vincula directamente con la esperanza de vida y el bienestar general de las personas. 

En el ejido de Amador Hernández González existe un centro de salud que brinda 

atención médica de lunes a viernes en un horario de 8:00 a.m. a 2:00 p.m., con la presencia de 

un médico y una enfermera. A simple vista, esto podría indicar una cobertura básica en materia 

de salud; sin embargo, la realidad muestra una serie de carencias importantes. La principal, 

señalada por la propia comunidad, es la falta de medicamentos. Esta situación se agrava al no 



10 
 

existir una farmacia local donde puedan adquirirlos, lo que limita aún más el acceso a 

tratamientos médicos adecuados. 

Ante esta carencia, emerge un rasgo cultural profundamente arraigado en la cosmovisión 

Tsotsil: el uso de hierbas y medicinas tradicionales como alternativa para el cuidado de la salud. 

Esta práctica no solo representa una respuesta a la falta de insumos médicos, sino también un 

legado de saberes ancestrales que forman parte del día a día comunitario. 

Como se muestra en la gráfica, en la comunidad, las principales enfermedades son la tos y la 

gripa, seguida de enfermedades crónicas como la colitis, problemas en la vesícula, diabetes, 

anemia, entre otras; así mismo, se muestra enfermedades epidemiológicas como el dengue y de 

causas microbiológicas como la diarrea, gripa y tos. 

Además, el entorno ambiental influye significativamente en las condiciones de salud. La 

comunidad se ubica cerca de la carretera Tuxtla–Malpaso, lo que genera una exposición 

constante a la contaminación provocada por el tránsito vehicular. A esto se suma la quema de 

basura como método habitual de manejo de residuos, lo cual contribuye a la proliferación de 

enfermedades respiratorias. 

Fuente: Elaboración propia, octubre 2023. 

Gráfica 1. Enfermedades comunes en AHG 



11 
 

El agua también representa un factor de riesgo. Al no contar con acceso seguro a agua 

potable, muchas personas consumen agua del río, lo que ha derivado en casos de enfermedades 

estomacales. Asimismo, el clima cálido-húmedo y la presencia de cuerpos de agua favorecen la 

reproducción de mosquitos, incrementando los casos de dengue en la zona. 

La comunidad conserva una rica tradición en el uso de la medicina herbolaria, la cual se 

emplea para tratar padecimientos comunes como la tos, fiebre, malestares estomacales y 

afecciones espirituales, entre ellas el llamado "mal de ojo". Entre las plantas más utilizadas 

destacan el pie de paloma, malvarisco, hierba de limón, hierbabuena e hinojo. 

Un elemento especialmente relevante es la partería, una práctica ancestral que aún se 

mantiene viva. Doña Pascuala Ruiz es reconocida como una de las últimas parteras activas en la 

comunidad, y cuenta con reconocimiento del Instituto Mexicano del Seguro Social (IMSS). Las 

parteras no sólo asisten en los partos, sino que también brindan cuidados prenatales utilizando 

plantas como romero, manzanilla y tallos de sosa, especialmente en casos complejos. 

1.1.2 EDUCACIÓN  

En el ejido Amador Hernández González cuenta con servicios educativos que abarcan 

desde la educación básica hasta el nivel medio superior, incluyendo un telebachillerato. No 

obstante, enfrenta importantes limitaciones en cuanto a infraestructura y condiciones de 

enseñanza. Las escuelas de nivel básico ofrecen una modalidad bilingüe, lo que representa un 

esfuerzo por respetar y conservar la lengua tsotsil. Sin embargo, el telebachillerato no cuenta con 

esta modalidad, lo cual supone una barrera para los estudiantes cuya lengua materna no es el 

español. 

Si bien existen servicios básicos como electricidad y agua en los centros escolares, las 

instalaciones, particularmente las del telebachillerato, son precarias. Las aulas están construidas 

con madera y techos de lámina, lo cual impacta directamente en las condiciones de aprendizaje, 

especialmente durante temporadas de lluvia o calor extremo. 



12 
 

Como se observa en la gráfica 2, en la comunidad la mayoría de la población alcanzó estudios 

hasta secundaria (34%), seguida por primaria (30%) y bachillerato (20%). Esta tendencia se 

explica porque la secundaria ha estado presente desde hace más tiempo en la comunidad, 

mientras que la educación media superior es relativamente reciente. La mayoría de los 

encuestados fueron personas de 25 años o más, quienes en su momento solo tuvieron acceso 

hasta secundaria. En cambio, los menores de 25 años ya han podido cursar el bachillerato dentro 

de la comunidad. 

El analfabetismo y el abandono escolar son problemas persistentes en la comunidad. 

Una de las principales causas es la percepción, tanto entre jóvenes como entre padres de familia, 

de que la educación formal no garantiza una mejora económica en el futuro. Esta percepción 

hacia la educación formal o institucionalizada genera desinterés en continuar los estudios, 

especialmente en los niveles medio superior y superior. 

A pesar de ello, los padres de familia reconocen el valor formativo de la educación, 

particularmente en cuanto al desarrollo personal. Sin embargo, los recursos limitados, la ausencia 

de programas de apoyo escolar, y la falta de talleres o actividades extracurriculares dificultan la 

Fuente: Elaboración propia, octubre 2023. 

Gráfica 2. Escolaridad en AHG 



13 
 

generación de entornos motivadores para el aprendizaje y reducen las posibilidades de que los 

jóvenes encuentren en la escuela un espacio de realización y futuro. 

1.2.3 ECONOMÍA E INFRAESTRUCTURA 

En el ejido Amador Hernández González cuenta con infraestructura básica, como 

servicios de electricidad, agua potable y drenaje. Sin embargo, aún enfrenta importantes rezagos 

en servicios fundamentales: no dispone de un sistema de recolección de basura y el acceso a 

internet es limitado o inexistente para muchas familias, lo que representa una barrera adicional 

en contextos educativos, de comunicación y desarrollo social.  

Las viviendas están construidas principalmente de concreto y madera, y una gran parte 

de las familias continúa cocinando con leña, lo que no solo refleja condiciones de pobreza 

energética, sino también un riesgo para la salud respiratoria, especialmente en mujeres y niños. 

Esta situación pone en evidencia una vulnerabilidad estructural en las condiciones de la vida 

cotidiana. 

 

       
Fuente: Elaboración propia, mayo 2023 

Imagen 3. Casa de madera. 

Fuente: Elaboración propia, mayo 2023. 

Imagen 4. Casa de material. 



14 
 

 

En términos económicos, más del 50% de las personas encuestadas reporta ingresos 

inferiores a $2,000 pesos mensuales, lo que coloca a la comunidad en una condición de pobreza. 

Además, existe una marcada disparidad en la distribución de la riqueza, ya que cerca del 12% de 

la población concentra la mayor parte de los ingresos, situación que acentúa la desigualdad 

económica dentro de la comunidad. 

El desempleo afecta de manera significativa, sobre todo a la población joven que no ha 

podido continuar sus estudios ni acceder a oportunidades laborales formales. La falta de 

alternativas productivas sostenibles ha debilitado el tejido económico local. 

La agricultura, que históricamente ha sido una de las actividades principales, ha 

experimentado un retroceso debido a cambios en la calidad del suelo, la variabilidad climática y 

la implementación fallida de algunos proyectos de desarrollo. Estas condiciones han llevado a 

que muchas familias recurren a la migración estacional hacia Estados Unidos y Canadá como 

estrategia para mejorar su economía. No obstante, esta migración implica costos sociales: la 

separación de las familias altera las dinámicas afectivas y comunitarias, y en muchos casos, la 

juventud crece con figuras parentales ausentes. 

Fuente: Elaboración propia, mayo 2023. 

Gráfica 3. Ingresos mensuales en AHG 



15 
 

Desde un enfoque de desarrollo humano, la economía local no puede entenderse 

únicamente en términos monetarios, sino también como parte del entramado de oportunidades, 

capacidades y libertades reales que tienen las personas para llevar la vida que valoran. En este 

sentido, las condiciones estructurales limitan no solo el ingreso económico, sino también la 

posibilidad de un desarrollo pleno, digno y sustentable dentro de la comunidad. 

1.2 CULTURA Y CICLO DE VIDA 

Dentro del ejido se posee una identidad cultural rica y compleja, marcada por una mezcla 

de herencia Tsotsil, creencias religiosas y tradiciones locales en transformación.  

Uno de los elementos más influyentes en los cambios culturales ha sido la adopción de 

la religión adventista, la cual ha modificado de forma considerable las prácticas religiosas y 

festivas de la comunidad. 

 

La gráfica evidencia que la religión adventista predomina en la comunidad con un 52%, 

seguida de la católica con un 34%, mientras que un 14% de la población se identifica sin religión. 

Esta distribución refleja un cambio en la composición religiosa local, donde la presencia 

adventista supera a la tradición católica, históricamente mayoritaria en la región, y al mismo 

tiempo muestra un sector, aunque menor, que no se adscribe a ninguna práctica religiosa. 

Gráfica 4. Religión en AHG 

Fuente: Elaboración propia, octubre 2023. 



16 
 

Celebraciones tradicionales de origen católico como el Día de Muertos o las festividades 

en honor a la Virgen de Guadalupe han sido desplazadas. No obstante, aún se conservan 

celebraciones como las fiestas decembrinas y la Pascua, aunque bajo un enfoque distinto, acorde 

a la doctrina adventista. 

Como parte del orden comunitario, existe una norma no escrita que funciona como 

toque de queda a las 9:00 p.m., la cual tiene como objetivo preservar la seguridad y el respeto 

entre los habitantes, promoviendo una convivencia pacífica. 

Otro aspecto relevante en la configuración social de la comunidad es la propiedad de la 

tierra. Esta se rige por un sistema de control interno: sólo pueden adquirir terrenos o casas 

quienes son miembros reconocidos de la comunidad o tienen vínculos de parentesco directo con 

algún habitante. Este mecanismo protege el territorio de la intervención externa y refuerza el 

sentido de pertenencia y autonomía comunitaria. 

En términos culturales, persisten prácticas tradicionales como la narración de leyendas, 

la música, la gastronomía local y el uso de la medicina herbolaria. Estos elementos han sido 

transmitidos de generación en generación y reflejan el profundo conocimiento del entorno 

natural, así como la importancia simbólica de la identidad cultural. Aunque la mayoría de los 

habitantes son descendientes Tsotsiles, el uso del idioma ha disminuido significativamente con 

el paso de las generaciones. Aun así, algunos actores comunitarios recurren a su identidad étnica 

como estrategia para acceder a programas y proyectos gubernamentales dirigidos a pueblos 

originarios. 

En cuanto al ciclo de vida, la comunidad reconoce distintas etapas marcadas no solo por 

la edad, sino también por los roles y responsabilidades asignados socialmente. La infancia y la 

juventud se viven de manera colectiva, a través del juego, la convivencia y la participación en 

actividades comunitarias. La madurez, sin embargo, es entendida desde una perspectiva 

funcional y diferenciada por género. Para las mujeres, se considera que alcanzan la madurez entre 

los 14 y los 18 años, momento en el cual asumen mayores responsabilidades en el hogar. En el 

caso de los hombres, se les considera maduros cuando comienzan a generar ingresos y sostener 

económicamente a su familia, lo cual puede ocurrir entre los 12 y los 25 años. Esta definición 

del ciclo de vida está profundamente ligada a las condiciones económicas y culturales del entorno, 

y evidencia una transición temprana hacia la adultez productiva. 



17 
 

1.3 ORGANIZACIÓN COMUNITARIA  

 

Por un lado, la Asamblea Ejidal constituye la máxima autoridad, aunque restringida a los 

ejidatarios. De ella se derivan las autoridades ejidales: el Comisariado Ejidal, responsable de la 

administración del territorio; el Consejo de Vigilancia, encargado de supervisar y fiscalizar las 

decisiones; y el Agente Municipal, que funge como representante político y administrativo ante 

instancias externas. 

Por otro lado, existen los comités comunitarios, los cuales permiten una participación 

más amplia de la población en actividades específicas. Entre ellos destacan el Comité de Padres 

de Familia, centrado en asuntos educativos; el Comité de Limpieza, que organiza el 

mantenimiento de espacios comunes; y el Comité de Obras, encargado de la gestión de proyectos 

de infraestructura. Estos comités incluyen tanto a pobladores como a no pobladores, ampliando 

la base de participación más allá del núcleo ejidal. 

De esta manera, la organización comunitaria articula dos esferas: una de carácter legal y 

agrario, ligada al ejido, y otra de carácter social y funcional, orientada a las necesidades cotidianas 

de la población. Esta estructura refleja la forma en que la comunidad gestiona sus recursos, 

resuelve problemas colectivos y mantiene un equilibrio entre la tradición ejidal y la dinámica de 

participación social más amplia. 

Figura 1. Organización Comunitaria en AHG. 

Fuente: Elaboración propia, 2025 



18 
 

1.4 ¿EL ÍNDICE DE DESARROLLO HUMANO (IDH) MIDE TODO? 

El valor obtenido para el ejido AHG (0.677) se sitúa por debajo del promedio estatal de 

Chiapas (0.700) y del promedio nacional de México (0.781), según el Informe de Desarrollo 

Humano del PNUD (2020). Esto refleja que, aunque la comunidad alcanza un nivel de desarrollo 

humano medio, aún enfrenta rezagos significativos en comparación con los promedios estatales 

y nacionales. La diferencia muestra cómo la desigualdad territorial impacta directamente en las 

oportunidades de bienestar: mientras a nivel nacional se han consolidado ciertos avances en 

educación, salud y economía, en localidades rurales como el ejido AHG persisten limitaciones 

estructurales que restringen el pleno ejercicio de capacidades. 

Este valor, si bien no representa las condiciones más críticas, evidencia una serie de 

limitaciones estructurales y sociales que obstaculizan el desarrollo integral de sus habitantes. Por 

un lado, la salud se ve comprometida por la falta de medicamentos, el uso de agua no potable y 

la contaminación ambiental; en el ámbito educativo, la precariedad de la infraestructura, las 

barreras lingüísticas y el abandono escolar reflejan una profunda desigualdad de oportunidades; 

mientras que, en términos económicos, los bajos ingresos, el desempleo y la migración forzada 

hablan de una comunidad que lucha por mantenerse a flote con recursos limitados. 

No obstante, también se identifican fortalezas importantes: una identidad cultural en 

resistencia, una comunidad que comparte saberes ancestrales, y prácticas solidarias que, aunque 

no siempre se reflejan en las métricas convencionales, son fundamentales para su bienestar y su 

visión de futuro. Por tanto, este IDH medio debe leerse no sólo como un indicador numérico, 

sino como un punto de partida para pensar en futuras acciones integrales, contextualizadas y 

respetuosas que permitan ampliar las libertades y capacidades reales de las personas que habitan 

esta comunidad. 

Así, el análisis del desarrollo humano en el ejido AHG no solo arroja cifras, sino que 

visibiliza los retos, las contradicciones y las esperanzas que conviven en un territorio que, a pesar 

de las dificultades, sigue buscando su propio camino hacia la prosperidad. 

 



19 
 

CAPÍTULO II. PERSPECTIVAS TEÓRICAS Y 

CONCEPTUALES SOBRE EL DESARROLLO 

HUMANO 

BLOQUE 1. EL DESARROLLO HUMANO: A TRAVÉS DE LA 

HISTORIA.  
Entender el desarrollo humano desde una perspectiva situada implica conocer sus 

antecedentes filosóficos, apropiaciones contemporáneas y las críticas que desde distintos 

contextos han surgido. El objetivo de este camino es explorar la noción para abrir la puerta a 

pensar en abordajes más amplios, plurales y culturalmente relevantes, capaces de conversar con 

experiencias situadas como el del ejido AHG. 

El concepto de "desarrollo" tiene una historia rica y entrelazada con la idea de progreso 

occidental. Su origen etimológico deriva del griego anaptixis, que significa "desenvolver", 

"revelar", lo que ya anuncia la idea de movimiento o crecimiento. Desde sus inicios filosóficos, 

el desarrollo se ha asociado a la posibilidad de una mejor vida: un ideal humano de 

perfeccionamiento constante ya sea moral, espiritual, material o social. 

En Grecia antigua, Pitágoras, Heráclito, Platón y Aristóteles ya plantearon 

consideraciones acerca de la buena vida (eudaimonía), la armonía social, la justicia y la virtud 

como propósito del hombre (Valcárcel, 2006). Se plantearon miradas holísticas como el 

desarrollo ambiental, que reconoce la interdependencia entre humanidad y naturaleza (Utria, 

1986), o el desarrollo a escala humana, de Max-Neef, que prioriza la satisfacción de necesidades 

fundamentales como subsistencia, afecto, identidad o participación, por encima del crecimiento 

económico (Max-Neef et al., 1998). Este ideal de perfección no era algo individual, sino algo que 

debían desarrollarse en la polis, en la comunidad política.  

La secularización y sistematización del ideal de progreso no se produjo hasta siglos más 

tarde, en la Europa ilustrada del siglo XVIII, con autores como Condorcet y Rousseau (Nisbet, 

2009). Allí el desarrollo se concibió como un camino universal del ser humano hacia la razón, la 

libertad y el bienestar material.   

El cambio ilustrado hizo del progreso una historia lineal: los pueblos avanzan desde la 

ignorancia y el salvajismo hacia un futuro de orden y razón, regidos por el individualismo, la 

razón, el universalismo y la libertad (Esponda, Diez & Carpinetti, 2013).  

Este modelo se afianzó con el racionalismo y positivismo modernos, los cuales 

plantearon un desarrollo como proceso técnico y medible, orientado a la productividad y el 

crecimiento económico (Bury, 2009). En el siglo XX, después de la Segunda Guerra Mundial, 

esta historia se institucionalizó en agencias internacionales como la ONU y el Banco Mundial, 



20 
 

identificando el desarrollo con el crecimiento del PIB, la industrialización, el acceso a servicios 

y la modernización social (Sunkel & Paz, 2005). 

 En ese marco, surgieron dos grandes paradigmas: el desarrollista, que planteaba 

reformar el capitalismo para redistribuir mejor la riqueza, y el socialista, que defendía una 

transformación estructural dirigida por el Estado (Castro & Lazcano, 2013). Ambos enfoques 

priorizaron variables económicas, excluyendo factores culturales, comunitarios y ambientales 

que influyen en la calidad de vida.  

Desde los años setenta, el concepto de desarrollo se fue ampliando. Desarrollo ambiental, 

que reconoce la interdependencia entre humanidad y naturaleza (Utria, 1986), o el desarrollo a 

escala humana, de Max-Neef, que prioriza la satisfacción de necesidades fundamentales como 

subsistencia, afecto, identidad o participación, por encima del crecimiento económico (Max-

Neef, 1998). 

 En esta misma línea crítica se encuentra Amartya Sen, que promovió un enfoque de 

desarrollo humano basado en las capacidades: lo que la gente puede ser o hacer con sus vidas en 

libertad (Sen, 2000). Esta visión fue asumida por el Programa de las Naciones Unidas para el 

Desarrollo (PNUD), que desde 1990 viene elaborando el Índice de Desarrollo Humano (IDH) 

como una medida alternativa del PIB, que incorpora salud, educación e ingreso. 

 Sin embargo, tanto el enfoque de capacidades como el IDH han sido criticados por su 

universalismo y por no tomar en cuenta los contextos culturales y territoriales en los que se vive 

el bienestar (Bertoni et al., 2011). Para autores como Esteva, el desarrollo fue una imposición 

neocolonial de modelos occidentales sobre los pueblos del Sur global, deslegitimando otras 

formas de vida comunitaria, recíproca o espiritual (Esteva, 1992). 

 En esa misma línea, Arturo Escobar (2007) ha mostrado cómo el discurso del desarrollo 

ha llegado a intervenir y homogeneizar realidades culturales distintas, construyendo al "otro" 

como carente y necesitado de modernización. Desde esta perspectiva, el desarrollo ya no puede 

ser concebido como acumulación de recursos, sino como la capacidad de los pueblos de 

construir sus propias formas de vida buena, a partir de sus historias, relaciones y valores. 

Igualmente, Orlando Fals Borda (1991) señala que el desarrollo sólo puede emanar de las propias 

prácticas y conocimientos populares, a través de procesos participativos y críticos de 

transformación social.  

Esta mirada tiene sentido en lugares como el ejido AHG, donde el desarrollo humano 

se vive en el día a día: en el trabajo colectivo, en el cuidado de la tierra, en la medicina tradicional, 

en la solidaridad familiar o en la transmisión de conocimientos locales. Como veremos en los 

testimonios de pobladores, el bienestar no se piensa en términos de ingreso o escolaridad, sino 

de reciprocidad, salud colectiva y armonía con la naturaleza. 

Estos modos de vida no siempre se hacen patentes en los indicadores habituales, pero 

representan modos profundos de generar bienestar. Identificarlas implica cuestionar las 



21 
 

herramientas hegemónicas de medición y recuperar las dimensiones culturales y afectivas como 

parte del desarrollo. Incluso el Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD) ha 

admitido que el IDH, con todo lo que ha significado, deja fuera aspectos como las pertenencias 

comunitarias, los conocimientos locales o el equilibrio espiritual y con la naturaleza (PNUD, 

2020).   

Para comprender mejor este viaje por la historia del desarrollo, el siguiente organizador 

gráfico se construye para una mejor comprensión del tema. 

La incorporación de este recorrido histórico-filosófico en el estudio actual no pretende 

hacer un ejercicio conceptual, sino argumentar críticamente por qué hay que repensar los 

fundamentos desde donde se ha edificado la noción de "desarrollo humano", posibilitando la 

reconstrucción de la idea con la  línea de tiempo. 

 Indagar en estos orígenes nos ayuda a comprender cómo las conceptualizaciones 

contemporáneas del desarrollo han excluido históricamente las formas locales de experiencia y 

conocimiento sobre el bienestar. Lo anterior es importante para comprender el caso del ejido 

Fuente: Elaboración propia, 2025 

Figura 2. Desarrollo Humano a través de la historia 



22 
 

AHG, en el que el desarrollo no se mide en términos universales, sino en prácticas, relaciones y 

afectos localizados. 

 En el siguiente bloque, el desarrollo humano como un fenómeno civilizatorio, es decir, 

como una manera de organizar la vida, de interpretarla y de construirla colectivamente. Desde 

allí se abordarán las consecuencias culturales, históricas y estructurales que han marcado el 

desarrollo de nuestras sociedades. 

BLOQUE 2. DESARROLLO HUMANO COMO CIVILIZACIÓN  
 

Pero este marco tiene un lado civilizatorio: establece un modelo cultural y político 

específico como estándar universal de bienestar (Escobar, 2007, Quijano, 2000,). Como indica  

Elias (2015), "civilización" ha servido como un mecanismo de diferenciación y jerarquización: 

ser civilizado implica seguir ciertos valores como la eficiencia, el dominio sobre la naturaleza, la 

disciplina social; aquellos que no se ajustan a estos parámetros son considerados "atrasados" o 

"primitivos".  

Este proceso, que se aceleró con la colonización y la revolución industrial, llegó a 

normalizar que Occidente era la etapa más avanzada de la humanidad y, por lo tanto, el modelo 

de progreso. En ese sentido, el desarrollo no es neutro. Para Escobar (2007), el desarrollo ha 

funcionado como un mecanismo que define a los pueblos del Sur global como carentes, 

vulnerables o incompletos, justificando las intervenciones para "mejorar". 

 El desarrollo humano ha sido tradicionalmente pensado como un proceso lineal y 

universal de progreso, basado en los ideales de la modernidad occidental. En este sentido, 

desarrollarse significa mejorar indicadores económicos, sociales, educativos, y asemejarse al 

modelo de vida de los países industrializados del Norte global. Este modelo, establecido después 

de la Segunda Guerra Mundial y fortalecido por las agencias internacionales, definió el desarrollo 

como crecimiento y modernización. Este marco tiene un lado civilizatorio: establece un modelo 

cultural y político específico como estándar universal de bienestar (Escobar, 2007, Quijano, 

2000).  

La modernidad erigió el desarrollo como una civilización ideal, basada en la racionalidad 

instrumental, el individualismo y la acumulación material. Indica Elias (2015) que "civilización" 

ha servido como un mecanismo de diferenciación y jerarquización: ser civilizado implica seguir 

ciertos valores como la eficiencia, el dominio sobre la naturaleza, la disciplina social; aquellos 

que no se ajustan a estos parámetros son considerados "atrasados" o "primitivos". 

El proceso, que se aceleró con la colonización y la revolución industrial, llegó a 

normalizar que Occidente era la etapa más avanzada de la humanidad y, por lo tanto, el modelo 

de progreso. 



23 
 

En ese sentido, el desarrollo no es neutro. Como alerta Rist (1997), es una fe 

contemporánea, una “religión secular” que pretende dar sentido a la acción política y económica. 

El relato del progreso lineal invisibiliza las formas de vida y reduce la cuestión cultural a un 

problema técnico. 

Según Escobar (2007), el desarrollo ha funcionado como un mecanismo que define a los 

pueblos del Sur globales como carentes, vulnerables o incompletos, justificando las 

intervenciones para "mejorar" estas carencias. 

Quijano (2000) elabora la noción de colonialidad del poder para dar cuenta de cómo las 

jerarquías establecidas durante la colonia se mantienen en las formas actuales de organización 

social y del conocimiento. Según el autor, la modernidad no abolió la colonia, sino que globalizó 

en un sistema que jerarquiza identidades y conocimientos. 

Zaid (2007) reconoce tres maneras de concebir la cultura: como ornamento, como 

educación y como diálogo. En ese sentido, el desarrollo actual reproduce relaciones de 

dependencia epistemológica: los conocimientos legitimados son los que se ajustan a la 

racionalidad occidental, en tanto que los conocimientos indígenas, campesinos o locales son 

relegados a lo "tradicional o no científico”. 

En ese mismo sentido, Esteva (1992) alerta que el “subdesarrollo” se crea como una 

categoría clasificatoria y de subordinación, que encasilla a los países del Sur en un atraso perpetuo 

con relación a los modelos del Norte. Entonces el  desarrollo se transforma en una relación que 

jerarquiza a las sociedades, deslegitimando otros tipos de procesos civilizatorios. 

La dimensión cultural del desarrollo también muestra sesgos civilizatorios. La primera 

hace énfasis en el prestigio estético y la segunda, la acumulación de habilidades técnicas; la tercera 

implica un intercambio horizontal de conocimientos y experiencias colectivas. 

En el modelo actual de desarrollo se ha privilegiado la cultura como instrucción —al 

servicio de la producción y el mercado— y se ha dejado de lado la cultura como conversación. 

Esta exclusión impide que el desarrollo pueda reconocer la riqueza de los conocimientos locales 

y construir alternativas que no se ajusten al paradigma de eficiencia y acumulación.  

Pero, a pesar de estas críticas, no puede negarse que el desarrollo también ha sido 

resignificado. Sen (2000) plantea el desarrollo como libertad, es decir, expansión de las 

capacidades humanas para elegir y lograr la vida que tienen razones para valorar este enfoque 

desplaza el foco del crecimiento económico a las posibilidades concretas de las personas, a 

restaurar su agencia sobre modelos externos". Al cuestionar directamente el marco civilizatorio 

moderno, Sen abre la posibilidad de pensar el desarrollo más allá de la acumulación material, al 

poner en el centro la dignidad y la autonomía humana.  

Autores como Sachs (2005) y Wallerstein (2006) desarrollan la crítica al desarrollo como 

civilización, Sachs argumenta que el "discurso del desarrollo" fue una invención política del siglo 



24 
 

XX para justificar el dominio occidental durante la Guerra Fría, para Wallerstein (2006) el 

desarrollo está codificado en el sistema-mundo capitalista, que recrea desigualdades estructurales, 

subordinando regiones enteras a la acumulación del centro. El desarrollo no es una aspiración 

neutra o técnica, sino un proyecto histórico atravesado por relaciones de poder. 

Para sintetizar el desarrollo como civilización, me gustaría resumir en el siguiente 

organizador gráfico, sus puntos principales para un mayor entendimiento para futuros análisis. 

El desarrollo humano como civilización nos permite ver más allá de números e 

indicadores. Un fenómeno normativo que establece qué es vivir bien, quiénes son sujetos 

legítimos de progreso y qué formas de vida deben ser fomentadas o eliminadas. 

La modernidad occidental cristalizó un modelo de progreso lineal y universal, que bajo 

la apariencia de neutralidad reproduce jerarquías culturales, epistemológicas y geopolíticas. 

 

 Esa línea, la crítica de autores como Escobar, Quijano, Elías, Zaid, Esteva, Sachs, Rist, 

Wallerstein, entre otros, da cuenta de cómo el desarrollo se constituyó en una narrativa 

civilizatoria que funcionó como un dispositivo de control y clasificación a ello, enfoques como 

el de Amartya Sen proponen un marco diferente, poniendo en el centro las capacidades y 

libertades de las personas. Pero el reto está en descolonizar el universalismo moderno y abrir la 

puerta a un diálogo plural de saberes y prácticas que construyan miradas de bienestar más 

inclusivas y localizadas. 

Fuente: Elaboración propia, 2025 

Figura 3. Imaginarios del Desarrollo como progreso civilizatorio 



25 
 

 BLOQUE 3. ENFOQUES Y ELEMENTOS DEL DESARROLLO 
   

3.1 AMARTYA SEN Y DESARROLLO HUMANO  

La teoría de las capacidades de Amartya Sen es una propuesta alternativa para medir el 

desarrollo humano (en la medida en que se hable de bienestar humano), que se interesa por las 

capacidades efectivas que tienen las personas para vivir el tipo de vida que valoran, más que por 

los bienes materiales o los ingresos. Esta teoría ha influido en la filosofía política, la economía 

del desarrollo y los estudios de bienestar, al cuestionar las teorías utilitaristas y de bienes 

primarios de John Rawls (Sen, 2000).  

Las capacidades, en la obra de Sen, son la libertad de una persona de hacer y ser lo que 

valora. Esto se opone a las formas de medir el bienestar en términos de utilidad (placer, 

satisfacción) o de la cantidad de recursos a disposición de las personas. Para Sen, lo importante 

no es lo que uno posee, sino lo que puede hacer con ello (Sen, 1987). 

 El enfoque de las capacidades se apoya en dos nociones centrales: funcionamientos y 

capacidades. Los funcionamientos son las cosas que una persona realmente hace, las cosas que 

puede hacer o ser, tales como estar bien alimentado, sano o integrado en la comunidad. Las 

capacidades, en cambio, son las posibles combinaciones de funcionamientos que una persona 

puede elegir, las que representan su libertad efectiva de llevar la vida que tiene razones para 

valorar (Sen, 2000).  

Esta preocupación por las diferencias en las capacidades individuales lleva a una mirada 

más rica y situada del bienestar, más allá de los números o posesiones materiales (Robeyns, 2005). 

El utilitarismo, al proponer como fin el mayor bien (felicidad, satisfacción), no llega a abarcar la 

riqueza de la vida humana, ni las diferencias entre los individuos.  

Para Sen (2000), fijarse únicamente en la satisfacción o en la utilidad subjetiva pasa por 

alto las condiciones estructurales que determinan la libertad efectiva de las personas para elegir 

y vivir las vidas que valoran. Esta diferencia entre funcionamientos y capacidades es clave para 

la crítica de Sen a las formas convencionales de medir el bienestar. Por ejemplo, dos personas 

pueden poseer la misma cantidad de recursos, pero sus funcionamientos y capacidades pueden 

ser muy diferentes. Si una de ellas tiene una discapacidad, se verá limitada en la posibilidad de 

transformar esos bienes en funcionamientos (como la movilidad o la participación comunitaria). 

Las diferencias en las capacidades individuales llevan a una mirada más rica y situada del bienestar, 

más allá de los números o posesiones materiales (Robeyns, 2005).  

Una de las intenciones de la teoría de las capacidades de Sen es proponer una crítica y 

una alternativa al utilitarismo y a la teoría de los bienes primarios de Rawls. El utilitarismo, al 

proponer como fin el mayor bien (felicidad, satisfacción), no llega a abarcar la riqueza de la vida 

humana, ni las diferencias entre los individuos. (Sen, 2000), fijarse únicamente en la satisfacción 



26 
 

o en la utilidad subjetiva pasa por alto las condiciones estructurales que determinan la libertad 

efectiva de las personas para escoger y vivir las vidas que valoran. 

 Similarmente, Sen ataca la teoría de Rawls, que define el bienestar en términos de bienes 

primarios (derechos, oportunidades, ingresos), ya que no toma en cuenta las diferencias 

individuales en la capacidad de las personas para transformarlos en funcionamientos valiosos. 

Rawls considera que los bienes primarios son suficientes para asegurar una buena vida, pero Sen 

considera que no basta con tener estos bienes, sino que es necesario que las personas tengan la 

capacidad de utilizarlos (Sen, 1987).  

En efecto, Sen argumenta que las características personales (como la discapacidad, la 

salud o las condiciones sociales) influyen en la posibilidad de transformar los bienes en libertad 

y funcionamientos reales.  

Más que identificar la felicidad con la satisfacción subjetiva (como hace el utilitarismo), 

para Sen la felicidad se alcanza cuando las personas tienen la libertad y las capacidades para elegir 

y lograr las vidas que valoran (Sen, 2000). Esto significa que la felicidad no es una meta, sino un 

efecto de la autodeterminación y la capacidad de las personas de vivir según sus valores y 

propósitos.  

Esta concepción de la felicidad evoca la eudaimonía aristotélica, en la que el bien no se 

reduce al placer, sino al cultivo de las virtudes humanas y al desarrollo de las potencialidades. 

Como ya se dijo, para Aristóteles la vida buena es una vida activa en la que se desarrollan las 

capacidades humanas. Sen retoma y aclara que el bienestar humano no es sólo gozo de placeres, 

sino que significa tener la libertad y las condiciones para llevar una vida plena (Aristóteles, 2014). 

Una de las mayores críticas que hace Sen es a las medidas usuales del progreso económico, 

como el PIB. El PIB es un buen indicador de crecimiento económico, pero deja fuera aspectos 

importantes para el bienestar humano, como la distribución de la riqueza, la desigualdad, la 

calidad de vida o el acceso a derechos como la salud o la educación (Sen, 2000).  

En Medir nuestras vidas, Sen, Stiglitz y Fitoussi (2013) señalan que el PIB es una medida 

insuficiente y abogan por un conjunto más amplio de indicadores que capturen el bienestar de 

las personas en términos de salud, educación, participación ciudadana y sostenibilidad ambiental. 

Los autores señalan que el desarrollo no debe limitarse al crecimiento económico, sino que debe 

ampliar las capacidades humanas para elegir y llevar la vida que tienen razones para valorar. 

Como dicen: "El PIB mide lo que se produce, no lo bien que se vive" (Stiglitz, Sen & 

Fitoussi, 2013). Esta manera de hacer se conecta con las actuales inquietudes por la sostenibilidad. 

Un crecimiento económico que destruye el ambiente y que hipoteca los recursos de las futuras 

generaciones no es progreso. El desarrollo, para Sen, es el proceso que permite mejorar la vida 

de las personas, para que puedan vivir con dignidad y con las libertades para lograr sus objetivos 

(Sen, 2000). 



27 
 

La teoría de las capacidades también tiene consecuencias para la vida diaria como para la 

vida pública y política. Al poner la libertad y las capacidades en el centro, Sen nos impulsa a 

pensar en las estructuras sociales y políticas que restringen o amplían las oportunidades reales de 

las personas para vivir las vidas que valoran. En el mundo laboral, por ejemplo, el enfoque de 

las capacidades plantea que el bienestar no es tener trabajo, sino tener buenos trabajos y la 

posibilidad de elegir los que les permitan desarrollarse. Si los individuos se encuentran en trabajos 

precarios o sin perspectivas, también verán limitadas sus posibilidades de desarrollar otras 

dimensiones de su vida, como la educación o la participación ciudadana (Sen, 2000). Sobre la 

educación, Sen defiende que no debe limitarse a formar una educación encorsetada en la 

capacitación técnica o en la productividad económica no satisface su finalidad más amplia de 

ampliar las libertades humanas (Sen, 2000).  

La aproximación de las capacidades de Amartya Sen es un marco teórico rico para pensar 

de nuevo el bienestar, la felicidad y el progreso. Y su mirada, más allá de medidas como el PIB 

o el utilitarismo (enfoques de desarrollo como progreso, que ya vimos), es sobre la libertad 

efectiva de las personas a llevar las vidas que valoran. Esta concepción más humana e integral 

del bienestar ha impactado la filosofía política, la economía del desarrollo, las políticas públicas. 

Pero, además, hay que hacer notar que no sólo se deben tener en cuenta los recursos que se 

poseen, sino también las habilidades que la gente tiene para explotar tales recursos. 

En el siguiente organizador gráfico, me gustaría resumir la teoría de las capacidades, para 

que sea más fácil de entender y se reflexione más sobre su importancia en los estudios del 

desarrollo humano.  



28 
 

El enfoque de las capacidades ha enriquecido el campo del bienestar y ha abierto caminos 

para medir la calidad de vida en términos de las oportunidades reales de las personas, un enfoque 

capaz de revolucionar nuestras ideas sobre el progreso y la felicidad en las sociedades actuales. 

En conclusión, la teoría de las capacidades implica que todas las personas, sin importar 

su género, raza o clase social, puedan florecer en sus contextos cotidianos, siguiendo sus propias 

elecciones y no las que la sociedad les dicta. 

3.2 DESARROLLO RURAL 

El desarrollo rural ha sido redefinido en los últimos años, dejando de lado la visión 

productivista para convertirse en un concepto multidimensional que incluye aspectos 

económicos, sociales, culturales, ambientales y políticos. 

Durante la mayor parte del siglo XX el desarrollo del campo se pensó desde una lógica 

modernizadora, donde lo rural era sinónimo de atraso y, por ende, se debía integrar a los 

mercados a través de la tecnificación, la mecanización y el uso insumos externos (Martínez-

Carrasco, et al., 2014). 

Fuente: Elaboración propia, 2025 

Figura 4. Teoría de la capacidades de Amartya Sen 

 



29 
 

Este modelo, que, si bien aumentó la productividad agrícola en ciertos casos, trajo 

consigo efectos adversos como la dependencia tecnológica, la degradación ambiental y la 

marginación de los campesinos. 

El desarrollo rural es un proceso integral que pretende mejorar no solo la producción 

agropecuaria, sino también las condiciones de vida, el acceso a servicios básicos, la equidad social 

y la sostenibilidad ambiental (FAO, 2020).  

Es sabido que los territorios rurales son diversos y que sus lógicas no pueden ser 

encasilladas en una única forma productiva. En este marco, el desarrollo rural también implica 

la conservación cultural, la participación comunitaria, la soberanía alimentaria, que refuerzan la 

cohesión social y el arraigo territorial. 

El elemento esencial de este enfoque es la agencia de los actores locales, es decir, la 

capacidad que tienen campesinos, mujeres, jóvenes e indígenas de crear y desarrollar estrategias 

para garantizar su reproducción social. indican Madera Pacheco y de Dios Hernández (2021), 

los campesinos crean reacciones activas a las fuerzas del mercado o del Estado, mezclando 

prácticas tradicionales y modernas para preservar su modo de vida. Esta apuesta por la 

participación y diversidad evidencia que el desarrollo rural no se puede imponer desde fuera, 

sino que se construye desde los territorios. 

De acuerdo con Madero et al., (2022), la reforma a la Ley de Desarrollo Rural Sustentable 

en México reconoce la agroecología2 como una vía para el futuro del campo. No se trata de sólo 

técnicas productivas, sino un marco que plantea relaciones más justas entre comunidades, 

naturaleza y mercados.  

Pero las barreras para lograr un desarrollo rural sustentable son muchas. alertan Vilaboa-

Arroniz, Platas-Rosado y Zetina-Córdoba (2021), aún existen rezagos importantes en salud, 

educación, infraestructura y empleo en localidades rurales mexicanas que restringen sus 

oportunidades de bienestar. A esto se añaden los impactos del cambio climático, la 

sobreexplotación de los recursos naturales y la migración, que alteran la estructura comunitaria 

y las formas de vida. En ese marco, el desarrollo de políticas públicas articuladas, integrales y 

sensibles a la diversidad cultural aún es una tarea pendiente (Martínez-Carrasco et al., 2014). 

En resumen, el nuevo desarrollo rural es un proceso integral que va más allá de la 

modernización agrícola, complementando con la justicia social, la soberanía alimentaria y la 

participación local. Este marco servirá para encuadrar la presente investigación y determinar en 

qué medida las dinámicas prácticas de la comunidad estudiada se ajustan a estas perspectivas de 

desarrollo rural o, por el contrario, reproducen modelos productivistas o si los datos empíricos 

 
2 La agroecología se entrelaza con la soberanía alimentaria, el derecho de los pueblos a decidir sus propias 

maneras de producir y consumir alimentos, dando prioridad a la adecuación cultural y territorial (Madera Pacheco, 
Vázquez Quezada & de Dios Hernández, 2021) 



30 
 

revelarán cómo la comunidad local expresa sus maneras de organizar y producir y si están 

relacionadas con las teorías revisadas. 

3.3 DESARROLLO COMUNITARIO 

Según Merino (2004,), este tipo de desarrollo puede entenderse como "la capacidad de 

las comunidades para gestionar de manera autónoma sus recursos naturales y sociales, a través 

de prácticas construidas históricamente y sostenidas por redes de cooperación y vínculos 

identitarios". Esta perspectiva reconoce que las prácticas comunitarias no son formas precarias 

de organización, sino expresiones legítimas de autogestión y autonomía. 

Esta definición nos permite entender que el desarrollo comunitario no es solo una meta 

externa impuesta, sino una práctica construida desde el interior de las comunidades, basada en 

sus propias lógicas culturales, formas de organización y vínculos afectivos. 

Este concepto resulta fundamental para analizar la realidad de comunidades como el 

ejido AHG, donde los procesos de transformación social surgen de la participación directa de 

sus habitantes, en asambleas, cargos rotativos y trabajos colectivos. En estos espacios, el 

desarrollo no se concibe como intervención institucional, sino como la continuidad y 

fortalecimiento de sus prácticas comunales. Así, se reconoce que la comunidad tiene no solo 

necesidades, sino también saberes, capacidades y estructuras organizativas propias para 

resolverlas. 

El desarrollo comunitario puede definirse como un proceso participativo de 

transformación social, económica y cultural, impulsado desde las capacidades y decisiones 

colectivas de la comunidad misma. Este enfoque supera la visión tradicional del desarrollo 

entendida exclusivamente como crecimiento económico o modernización, para centrarse en la 

dignificación de la vida local. 

Amartya Sen (2000) propone una noción de desarrollo como la expansión de las 

libertades sustantivas, es decir, las capacidades reales de las personas para elegir y construir la 

vida que valoran. En contextos comunitarios, esto implica considerar la importancia de los 

vínculos sociales, el acceso a la toma de decisiones y la participación efectiva en la vida colectiva. 

Así, el desarrollo se comprende como un proceso situado, donde la libertad también se vive 

desde la interdependencia y la solidaridad. 



31 
 

Desde una perspectiva crítica, Gustavo Esteva (1992) advierte que el discurso del 

desarrollo ha sido utilizado como un instrumento de dominación que impone modelos culturales 

ajenos a las comunidades, desvalorizando sus saberes y formas de vida. Para Esteva (2024), 

muchas comunidades han resistido este modelo promoviendo alternativas al desarrollo, 

centradas en su territorialidad, en la asamblea como forma política y en el fortalecimiento de su 

autonomía.  

De esta forma, el desarrollo comunitario no puede entenderse sin el entramado de 

relaciones sociales, afectivas y culturales que le dan sustento. Es precisamente en este punto 

donde el concepto de capital social adquiere relevancia, ya que representa la base relacional y 

simbólica sobre la cual se construye la acción colectiva y se orientan las decisiones comunitarias. 

Así, el capital social no solo facilita el desarrollo, sino que lo define desde dentro, como una 

forma de vida que surge del territorio, la historia y la convivencia cotidiana. 

3.4 DESARROLLO SUSTENTABLE 

Desde finales del siglo XX, el concepto de desarrollo sustentable ha sido uno de los más 

debatidos en la literatura académica y en las agendas internacionales. Su génesis se encuentra en 

el Informe Brundtland de 1987, en el que se definió como aquel desarrollo que cumple con las 

necesidades actuales sin menoscabar la capacidad de las generaciones venideras para satisfacer 

las suyas. Desde entonces, se transformó en un elemento transversal en políticas públicas, 

investigaciones y proyectos de cooperación internacional, particularmente en el contexto de los 

Objetivos de Desarrollo Sostenible (ODS) de la Agenda 2030 (Organización de las Naciones 

Unidas [ONU], 2015). 

Desde una perspectiva conceptual, se distingue el desarrollo sustentable por la 

integración de tres dimensiones interrelacionadas: la dimensión económica, la dimensión social 

y la dimensión ambiental. La dimensión económica aspira a un crecimiento que asegure empleo 

y recursos; la dimensión social fomenta la equidad, el reconocimiento de la diversidad cultural y 

la equidad social; mientras que la dimensión ambiental se enfoca en la conservación de los 

ecosistemas y la utilización responsable de los recursos naturales (Lezama & Domínguez, 2006).  

Sin embargo, la interrelación entre estas dimensiones no siempre es equilibrada, generando 

tensiones en torno a la priorización de objetivos cuando se presentan intereses contradictorios, 

como en el caso del crecimiento económico y la preservación ambiental. 



32 
 

En el contexto latinoamericano, la discusión acerca del desarrollo sostenible ha adoptado 

una tonalidad específica debido a la abundancia en biodiversidad y la persistencia de 

desigualdades estructurales. Autores como Toledo y Barrera-Bassols (2008) enfatizan que la 

interpretación del concepto no puede ser universal y abstracta, sino que debe ser contextualizada 

en realidades locales y territoriales. Así, se admite que el desarrollo sostenible en la región 

demanda la consideración tanto de los conocimientos comunitarios como de las prácticas 

agroecológicas, las cuales han evidenciado ser métodos eficaces de aprovechamiento equilibrado 

de los recursos. 

En México, la incorporación del desarrollo sostenible en la legislación y en los planes 

gubernamentales ha tenido resultados heterogéneos. Aunque se han establecido marcos jurídicos 

como la Ley General del Equilibrio Ecológico y la Protección al Ambiente, la implementación 

práctica enfrenta desafíos vinculados a la ausencia de coordinación institucional, presión ejercida 

por intereses económicos y participación ciudadana restringida. Estas dificultades evidencian la 

complejidad inherente en la transformación de un ideal normativo en políticas efectivas que 

efectivamente alteran las condiciones de vida en las comunidades rurales y urbanas. 

Un elemento crucial del debate radica en la necesidad de transitar de modelos extractivos 

hacia paradigmas alternativos, en los que la agroecología y el buen vivir emerge como referentes 

fundamentales. Conforme a Altieri (2018), la agroecología trasciende la mera aplicación de 

criterios técnicos de sustentabilidad, integrando prácticas agrícolas con principios de equidad 

social y conservación ambiental. En este contexto, la sustentabilidad no se circunscribe 

únicamente a la "mitigación de daños", sino que implica una reconfiguración de la interacción 

entre la sociedad y la naturaleza. 

El desarrollo sostenible también conlleva la reconceptualización del concepto de 

bienestar. De acuerdo con Sachs (2005), es imperativo superar indicadores meramente 

económicos como el Producto Interno Bruto e incorporar dimensiones tales como la equidad 

de género, la cohesión social y la resiliencia ante el cambio climático. Esto concuerda con los 

Objetivos de Desarrollo Sostenible, que proponen objetivos holísticos en educación, salud, 

mitigación de desigualdades y salvaguarda del medio ambiente. No obstante, investigaciones 

contemporáneas demuestran que los progresos en México han sido heterogéneos y en ocasiones 

contradictorios (CONAPO, 2020). 



33 
 

Las tensiones inherentes al concepto emergen cuando se confrontan proyectos 

productivos con visiones de carácter comunitario. Por ejemplo, la explotación intensiva de 

recursos naturales puede producir ingresos económicos inmediatos, pero simultáneamente 

puede propiciar la pérdida de biodiversidad, el deterioro del suelo y la generación de conflictos 

sociales. En este contexto, Madera Pacheco y Vargas Arreola (2021) enfatizan la relevancia de 

examinar la manera en que los actores rurales negocian entre prácticas orientadas al mercado y 

alternativas orientadas a la sostenibilidad. Estos estudios evidencian que las comunidades no 

adoptan un único modelo, sino que articulan diversas estrategias para garantizar su perpetuación 

social. 

Desde una perspectiva crítica, Lezama (2021) postula que el desarrollo sostenible podría 

transformarse en un discurso que respalda políticas que perpetúan la lógica extractiva, sin realizar 

una transformación fundamental de las estructuras sociales y económicas que propician 

desigualdad y deterioro ambiental. Esto enfatiza la necesidad de examinar no solo el discurso, 

sino también las prácticas tangibles que se llevan a cabo en los territorios. 

En resumen, el desarrollo sostenible debe ser concebido como un marco regulatorio que 

aspira a lograr un equilibrio entre el crecimiento económico, la equidad social y el cuidado 

ambiental, cuya ejecución se halla condicionada por factores políticos, sociales y culturales. 

Además de un ideal global, conlleva procesos locales de adopción y reconfiguración, en los que 

las comunidades desempeñan un papel fundamental en la estipulación de sus prioridades y 

estrategias. 

Para mi investigación, el desarrollo sostenible representa un marco teórico esencial que 

facilitará el análisis de la interrelación entre las dimensiones productivas, sociales y ambientales 

en las comunidades rurales. La reflexión de los futuros hallazgos empíricos revelará si las 

prácticas examinadas se encuentran en consonancia con los principios de la sustentabilidad o si, 

en cambio, predominan modelos de desarrollo que priorizan exclusivamente la productividad 

económica en detrimento de la equidad social y la preservación ambiental. 



34 
 

Para concluir estas nociones conceptuales sobre los tipos de desarrollo, me gustaría 

terminar el análisis de estos conceptos con un cuadro comparativo para que sea más fácil de 

comprender y entender su relación con los futuros resultados empíricos.  

 

3.5 DESARROLLO COMO DIGNIDAD 

El concepto de desarrollo como dignidad, propuesto por Himanen, emerge como una 

opción a las perspectivas convencionales del desarrollo que se enfocan en el crecimiento 

económico o en el aumento de la productividad. Esta perspectiva reconoce que el bienestar 

humano no puede limitarse a métricas o índices materiales, sino que debería fundamentarse en 

el respeto y fomento de la dignidad humana como valor primordial (Himanen, 2017). 

Según Himanen (2017), la dignidad representa el fundamento normativo a partir del cual 

se derivan valores esenciales del desarrollo, tales como la justicia, la igualdad, la libertad y el 

bienestar humano. Esta perspectiva se fundamenta en la suposición de que cualquier iniciativa 

del desarrollo, ya sea a nivel local, nacional o global, debe ser evaluado en función de su potencial 

Fuente: Elaboración propia, 2025 

Tabla 1. Cuadro comparativo entre las alternativas del desarrollo. 



35 
 

para incrementar las condiciones que posibilitan una vida digna para los individuos. En 

contraposición a las perspectivas utilitaristas o economicistas, que privilegian la eficiencia y la 

maximización de recursos, el desarrollo como dignidad otorga prioridad al reconocimiento y la 

capacidad de los individuos y comunidades. 

Himanen (2017) enfatizan que, en la era de la información, el desarrollo digno conlleva 

asegurar no solo las condiciones materiales adecuadas, sino también acceso al conocimiento, a 

la comunicación y a la participación social. Así, el acceso a la información emerge como un 

elemento fundamental de la dignidad, ya que facilita la ejecución de derechos, la expansión de 

libertades y el fomento de la creatividad a nivel individual y colectivo. 

El esquema de Himanen engloba múltiples dimensiones interrelacionadas: 

• Dignidad como principio regulador: todo proceso de desarrollo debe asegurar que los 

individuos sean tratados y reconocidos como objetivos intrínsecos, no como 

instrumentos para alcanzar metas externas (Himanen, 2017). 

• Autonomía y agencia: el desarrollo demanda que los individuos y colectividades 

establezcan sus propios valores y estrategias de vida, en vez de acomodarse a modelos 

impuestos (Himanen, 2017). 

• Acceso a información y conocimiento: en el contexto de la sociedad contemporánea, la 

habilidad para acceder y emplear la información se asocia directamente con la posibilidad 

de ejercer la dignidad. 

• Diversidad cultural y reconocimiento: la dignidad se manifiesta igualmente en la 

apreciación y respeto por las identidades locales, tradiciones y saberes, que deben ser 

integrados en los proyectos de desarrollo. 

• Sostenibilidad ética y ambiental: la existencia con dignidad conlleva garantizar que los 

procesos contemporáneos no menoscaben los derechos de las generaciones venideras ni 

el equilibrio ecológico. 

La propuesta establece un diálogo con otras teorías, como la de capacidades propuesta 

por Amartya Sen, no obstante, incorpora un enfoque ético-relacional. Aunque Sen subraya la 

libertad para llevar a cabo funciones de gran valor, el autor posiciona la dignidad como requisito 

esencial para el ejercicio de dichas libertades (Himanen, 2017). Además, se distingue de los 



36 
 

modelos orientados exclusivamente hacia indicadores económicos, subrayando que la ausencia 

de reconocimiento, equidad social y sostenibilidad resulta insuficiente para hablar de un 

auténtico desarrollo. 

La perspectiva del desarrollo como dignidad postula la imperatividad de evaluar las 

políticas públicas y los proyectos comunitarios en función de su aporte al respeto y el 

fortalecimiento de la dignidad humana. Para la operacionalización de esta teoría, Himanen (2017) 

proponen tener en cuenta indicadores vinculados con los derechos humanos y su garantía, el 

acceso a servicios fundamentales, la libertad de expresión, la participación ciudadana y la 

sostenibilidad medioambiental. Esta perspectiva requiere una transformación en los parámetros 

evaluativos: desde un enfoque centrado en la productividad hacia un análisis más holístico y 

humano.  

Dentro del contexto de mi investigación actual, el concepto de desarrollo como dignidad, 

me proporciona un nuevo enfoque teórico para el análisis de las prácticas y condiciones de vida 

en comunidades rurales. Ya que no se limita a la observación de indicadores económicos, sino 

que implica investigar si las dinámicas sociales, culturales y ambientales facilitan a los individuos 

una vida caracterizada por el respeto, la autonomía y el reconocimiento.  



37 
 

Para concluir, el siguiente organizador gráfico refleja la perspectiva de la dignidad como 

otro enfoque para el desarrollo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Elaboración propia, 2025 

Figura 5. Enfoque del desarrollo como dignidad 



38 
 

BLOQUE 4. COMPRENSIÓN DEL DESARROLLO HUMANO 

DESDE LO COMUNITARIO. 

4.1 CAPITAL SOCIAL COMUNITARIO  

El capital social comunitario puede entenderse como el entramado de relaciones, normas 

y valores que permiten la cooperación dentro de una comunidad para lograr objetivos comunes. 

A diferencia de las redes sociales más generales, este tipo de capital enfatiza la dimensión ética, 

cultural y organizativa que sostiene la vida comunitaria. Su expresión se observa en prácticas 

como el trabajo colectivo, las asambleas, los sistemas de cargos y los rituales compartidos que 

consolidan la cohesión interna. 

Diversos autores han contribuido a precisar este concepto. Por ejemplo, Putnam (2003) 

considera que el capital social se expresa en la confianza generalizada y la participación cívica, 

fundamentales para el buen funcionamiento de la democracia. Ostrom (2000) demostró que las 

comunidades pueden organizarse eficazmente para gestionar recursos comunes si existen reglas 

legítimas y confianza mutua. 

A estos enfoques clásicos se suman aportaciones recientes desde México. Custodio y 

Martínez (2018) plantean que el capital social es un recurso dinámico que se construye en el marco de redes 

organizadas por la confianza, la cooperación y valores compartidos. Desde su perspectiva, este capital no 

solo se hereda, sino que se produce y reproduce mediante la acción colectiva cotidiana. 

Por su parte, Mendoza (2020) destacan que los actores locales, mediante la gestión comunitaria del 

agua, logran sostener el acceso a bienes comunes a través de esquemas participativos y normas construidas desde 

abajo. Esto demuestra que el capital social es también una capacidad política de autogobierno. 

En el contexto comunitario mexicano, Gerónimo (2018) muestra cómo estas redes 

permiten resolver conflictos, sostener procesos organizativos y negociar con actores externos, 

aún en ausencia del Estado: “El capital social como práctica común basada en valores 

socialmente aceptados, tales como solidaridad, identidad étnica, cooperación y compromiso 

comunitario, adquiere importancia fundamental para el logro del desarrollo social y económico 

al que aspiran como comunidad”. 



39 
 

Así, el capital social comunitario en lugares como el ejido AHG no solo es un recurso, 

sino el fundamento mismo de su autonomía, su capacidad de acción colectiva y su resiliencia 

frente a desafíos estructurales. 

Los actores comunitarios: figuras clave del capital social comunitario 

Los actores comunitarios son aquellos sujetos —individuales o colectivos— que 

desempeñan roles fundamentales en la organización, reproducción y dinamización de la vida 

comunitaria. Son quienes sostienen, median y transmiten las formas propias de gobernanza local, 

cooperación y resolución de conflictos. Según Bourdieu (2001) sostiene que los agentes sociales 

actúan en función del capital que poseen y movilizan: capital económico, simbólico, cultural o 

social. En el caso de los actores comunitarios, es precisamente el capital social —las jerarquías, 

las conexiones y el reconocimiento— el que les otorga autoridad dentro del campo comunitario. 

Desde otra perspectiva, Ostrom (2000) subraya que las reglas colectivas no se imponen 

desde fuera, sino que emergen y se sostienen por medio de actores locales comprometidos con 

el bien común. Estos actores son los que establecen acuerdos, vigilan su cumplimiento y corrigen 

desviaciones a través de mecanismos legítimos, construidos desde la cultura local. 

Los actores comunitarios son figuras esenciales para el sostenimiento del capital social. 

Por ejemplo, entre ellos se pueden encontrar miembros de los comités de agua o salud, las 

autoridades tradicionales, las parteras, los promotores educativos y los sabios comunitarios. Su 

papel no solo es operativo, sino simbólico: encarnan la memoria comunal, promueven la 

cohesión social y articulan la respuesta comunitaria ante problemáticas externas o internas. 

Estos actores no son nombrados exclusivamente por cargos formales, sino que su 

legitimidad se construye en el hacer cotidiano, en su historia de servicio, en su compromiso 

colectivo. Así, el estudio de los actores comunitarios permite visibilizar cómo opera el capital 

social desde adentro: no como una estructura rígida, sino como una red dinámica de relaciones, 

afectos, saberes y responsabilidades compartidas. 

La comprensión de estos actores articula de forma directa con la perspectiva situada que 

se aborda a continuación, ya que su accionar sólo puede entenderse a partir del contexto cultural, 

histórico y político donde emergen y actúan. 

 



40 
 

Comunidad, autonomía y acción colectiva 

El capital social comunitario y sus actores no existen en el vacío. Se producen y 

reproducen en contextos históricos, culturales y políticos concretos, que dan forma a su 

expresión. Por ello, su análisis exige una mirada situada que reconozca la particularidad del 

territorio y la historia de las relaciones sociales. 

Como plantea Gerónimo (2018), los procesos de política pública en regiones como la Sierra 

Norte de Puebla —con condiciones sociales y culturales similares a varias comunidades— 

muestran que los intercambios entre actores comunitarios no siguen lógicas puramente 

burocráticas o económicas. Más bien, se organizan a través de relaciones de confianza, 

cooperación, vínculos familiares o festivos, que permiten tomar decisiones colectivas y sostener 

acciones comunes, incluso en ausencia de recursos materiales. La política3 en estas redes no es 

vertical ni formal, sino horizontal, relacional y profundamente comunitaria. 

En el caso del ejido AHG, la comunidad ha logrado mantener su cohesión, autogestionar 

servicios básicos y enfrentar las adversidades externas gracias a una estructura relacional tejida 

en el tiempo. La autonomía comunitaria, entonces, no es solo una aspiración política, sino una 

práctica cotidiana basada en el capital social. 

Los comités locales no solo implementan normas técnicas, sino que integran valores 

culturales, rituales simbólicos y formas de autoridad comunitaria. Esto refuerza el vínculo entre 

estructura social y sostenibilidad. 

Analizar estos procesos desde una perspectiva situada implica reconocer que los modelos 

de desarrollo o gobernanza importados pueden resultar ineficaces o incluso perjudiciales. En 

cambio, valorar el conocimiento local, las formas de autoridad y los códigos culturales abre la 

posibilidad de construir alternativas más legítimas y sostenibles. 

El capital social comunitario es una categoría clave para comprender las dinámicas de 

relaciones de poder, la organización y la influencia para la toma de decisiones para el desarrollo 

o futuro de la comunidad. Lejos de ser un recurso estático, se manifiesta en prácticas cotidianas, 

 
3 La política se entiende aquí como el conjunto de decisiones y relaciones de poder que se establecen entre 

los individuos, y no en el sentido de política partidista. 



41 
 

estructuras relacionales y formas de acción colectiva que permiten sostener la vida común ante 

contextos de exclusión o abandono institucional. 

En conclusión, esto logra que presentando diferentes perspectivas articuladas que 

coinciden en reconocer la centralidad de los vínculos sociales, la autonomía local y el 

protagonismo de los actores comunitarios en la producción del bienestar público. 

4.2 AFECTIVIDAD AMBIENTAL 

El concepto se fundamenta en la premisa de que la crisis ecológica contemporánea no 

puede ser interpretada meramente desde perspectivas técnicas, sino que demanda una 

transformación en los métodos humanos de experimentación e interacción con el entorno 

natural. En su obra El fuego de la vida, Leff (2018) argumenta que el problema ambiental 

también constituye un problema ontológico, dado que implica la manera en que concebimos 

nuestra existencia y nuestro ser en el mundo. Bajo este enfoque, la afectividad ambiental emerge 

como un principio que reconfigura la relación entre la sociedad y la naturaleza, fundamentándose 

en el reconocimiento sensible, ético y cultural de la existencia. 

 

La afectividad ambiental se define como la habilidad de individuos y colectividades para 

establecer una relación sensible y cuidadosa con el medio ambiente, reconociéndolo no solo 

como un recurso, sino como una condición de existencia colectiva. Según Leff (2018), este 

concepto desafía la racionalidad económica predominante, que subordina la naturaleza a un 

estado mercantil, y propone una ontología de la vida fundamentada en la reciprocidad y el 

respeto. 

En un paralelismo, Boff (2000) postula que la ecología debe ser concebida como una 

ética del cuidado. En su obra "La dignidad de la tierra", sostiene la imperiosa necesidad de 

establecer un vínculo afectuoso con el planeta, concebido como una "casa común". Desde esta 

perspectiva, la afectividad trasciende la mera emoción individual para convertirse en una postura 

colectiva que amalgama sensibilidad, responsabilidad y compromiso con la preservación de la 

vida. 

El debate actual posibilita la identificación de múltiples dimensiones interconectadas: 



42 
 

• Ontológica: La conexión entre el ser humano y la trama de la vida, evidenciando que no 

somos elementos exógenos de la naturaleza, sino componentes intrínsecos de la misma (Leff, 

2018). 

Ética: Articula la obligación hacia los demás organismos vivos y hacia las generaciones 

venideras, en consonancia con el principio de cuidado (Boff, 2000). 

• Cultural: Se manifiesta en los símbolos, conocimientos y prácticas colectivas que otorgan 

significado a la interacción con el entorno circundante. 

El concepto de afectividad ambiental establece un vínculo estrechamente establecido 

con el paradigma de la sustentabilidad, no obstante, lo expande al incorporar el aspecto sensible 

y cultural de la interacción con el medio ambiente. Como señala Gudynas (2011b), numerosas 

políticas medioambientales en América Latina han sido guiadas por lógicas extractivas, que 

conceptualizan la naturaleza como un recurso económico primordial. En respuesta a esto, se 

postula la afectividad ambiental como un principio crítico que posiciona la vida y la sensibilidad 

ecológica en el núcleo del debate. 

De igual manera, se vincula con iniciativas como el buen vivir, que desde perspectivas 

indígenas y comunitarias integran el bienestar humano y el equilibrio ecológico (Acosta, 2016). 

Estas perspectivas concuerdan en que la consecución de la sostenibilidad requiere una 

transformación cultural que reconozca el valor inherente de la naturaleza 

La afectividad medioambiental desempeña un papel significativo en los procesos 

educativos. Sauvé (2006) argumenta que la educación ambiental debe incorporar el aspecto 

emocional, dado que es desafiante salvaguardar aquello con lo que no se establece una relación 

afectiva. Por lo tanto, fomentar experiencias de interacción sensible con el medio ambiente 

potencia actitudes de cuidado y responsabilidad en la vida diaria. 

En esta investigación, la afectividad ambiental emerge como un marco teórico 

fundamental, dado que facilita el análisis no solo de las prácticas productivas o económicas, sino 

también de los valores, emociones y significados que guían la interacción de las comunidades 

con su medio ambiente. Desde esta perspectiva, se plantea comprender   las dinámicas sociales 

y si logran manifestarse en una vinculación afectiva con la naturaleza, fundamentada en el 

cuidado y el respeto; o si bien, prevalece una lógica instrumental que conceptualiza el ambiente 

exclusivamente como un recurso. 



43 
 

4.3 ECONOMÍA SOLIDARIA Y DEL CUIDADO. 

En su interpretación clásica, la economía, es la concentración de capital y maximización 

de los beneficios individuales, las que han propiciado dinámicas de desigualdad y explotación de 

recursos. En respuesta a estas restricciones, han surgido estrategias alternativas como la 

economía solidaria y la economía del cuidado, las cuales sitúan en el núcleo los valores de 

cooperación, reciprocidad y sustento vital. 

Se caracteriza la economía solidaria como un compendio de prácticas económicas que 

privilegian la cooperación y la justicia social por encima de la competencia y el beneficio 

económico. Según Coraggio (2011), esta modalidad organizacional tiene como objetivo la 

satisfacción de necesidades colectivas a través de la autogestión, la asociación y la distribución 

equitativa de beneficios.  

Autores como Razeto (1984), argumentan que la economía solidaria trasciende la 

concepción meramente económica para convertirse en un proyecto social que restaura la 

dimensión ética del trabajo, la equidad en las relaciones y la democracia participativa.  

En el contexto latinoamericano, la economía solidaria se ha manifestado de manera 

tangible en cooperativas, redes de trueque, cajas de ahorro comunitarios y sistemas de 

producción colectiva. En escenarios rurales, esta perspectiva facilita el reconocimiento de que 

numerosas comunidades ya implementan modalidades solidarias de intercambio, organización y 

producción que sustentan la vida diaria más allá del mercado capitalista. 

Además, la economía solidaria se asocia con el desarrollo humano mediante el 

fortalecimiento del capital social comunitario. A base de la creación de redes de confianza, la 

colaboración y el apoyo recíproco, se establecen condiciones que potencian la resiliencia social 

y económica ante crisis externas (Coraggio, 2011). 

Por otro lado, la economía del cuidado emerge como un cuestionamiento a la 

invisibilización del trabajo no remunerado —en particular el doméstico y el de cuidado de 

personas— que sustenta a la sociedad y a la economía formal. De acuerdo con Pérez (2014), el 

cuidado constituye un elemento fundamental en la reproducción social y debe ser reconocido 

como una labor de valor económico y social. 



44 
 

Retomando a Boff (2000), desde la perspectiva de la ética del cuidado, expande este 

concepto al postular que el cuidado trasciende la esfera doméstica, constituyendo una actitud 

esencial hacia los individuos, la comunidad y la naturaleza. Desde esta perspectiva, la economía 

del cuidado se entrelaza con la afectividad ambiental, fomentando una interacción respetuosa y 

responsable con la vida en todas sus manifestaciones. 

En el análisis del desarrollo humano comunitario resulta necesario profundizar en el rol 

central, aunque históricamente invisibilizado, de las mujeres en la economía de los cuidados. No 

se trata aquí de incorporar una perspectiva de género como categoría analítica independiente, 

sino de reconocer una lógica estructural del sistema capitalista que ha separado la producción 

económica visible del trabajo que sostiene la vida cotidiana. Autoras como Federici (2013) han 

señalado que el trabajo de cuidados —reproducción de la vida, alimentación, crianza, 

acompañamiento emocional y mantenimiento del hogar— ha sido sistemáticamente 

desvalorizado al no integrarse al mercado, a pesar de ser indispensable para el funcionamiento 

del sistema económico en su conjunto. En contextos comunitarios y rurales, estas labores no 

solo sostienen a las familias, sino que garantizan la reproducción social de la comunidad misma. 

Desde una mirada latinoamericana, Batthyány (2015) refuerza esta idea al plantear que la 

economía de los cuidados constituye una dimensión fundamental del bienestar social, ya que 

articula prácticas cotidianas que permiten la continuidad de la vida y la cohesión comunitaria. 

Nos sirve para analizar el trabajo de las mujeres en el cuidado de la salud, la alimentación, la 

educación informal y la organización doméstica aparece como un pilar silencioso del desarrollo 

humano, aun cuando no es reconocido como actividad económica ni como aporte productivo. 

Visibilizar este rol no implica un giro teórico hacia el género, sino una comprensión más 

completa del desarrollo humano, al reconocer que las condiciones de vida y las capacidades 

comunitarias se sostienen sobre trabajos que el modelo capitalista ha tendido a naturalizar e 

invisibilizar. 

Desde una perspectiva pragmática, la economía del cuidado comprende políticas y 

prácticas que redistribuyen las obligaciones de cuidado entre el Estado, el mercado y la 

comunidad, reconociendo el rol primordial de las mujeres y promoviendo su valoración social 

(Esquivel, 2011). En las regiones rurales, esta economía se manifiesta a través de dinámicas de 



45 
 

solidaridad intergeneracional, cuidado comunitario de los bienes comunes (como el agua o la 

tierra) y la organización colectiva para el sustento vital. 

Ambas visiones comparten principios fundamentales: 

• Centralismo para la vida: buscan asegurar la reproducción y el bienestar de individuos y 

comunidades por encima de la acumulación de capital. 

• Las relaciones de reciprocidad y cooperación: fomentan modelos económicos 

fundamentados en la confianza, el respaldo recíproco y la solidaridad. 

• Equidad de género y equidad social: la economía del cuidado pone de relieve el trabajo 

femenino, mientras que la economía solidaria propone relaciones más equitativas en la 

producción y distribución. 

• Sostenibilidad: ambas ponen en tela de juicio los modelos de extracción y se dirigen hacia 

prácticas más responsables con el medio ambiente y con las generaciones venideras. 

La economía solidaria junto con la economía del cuidado proporciona un marco teórico 

adecuado para el análisis de las dinámicas económicas de las comunidades rurales. Facilitan el 

reconocimiento de que, más allá de la lógica mercantil, existen prácticas colectivas, afectivas y de 

cuidado que sustentan la existencia y robustecen el entramado social. 

4.4 COMUNALIDAD 

El concepto de comunalidad es actualmente empleado y desarrollado en las culturas 

indígenas, especialmente entre los pueblos mixes y zapotecas de México, representa una forma 

particular de entender el trabajo, la vida social; la relación con la tierra y la naturaleza. La 

comunalidad se articula como un sistema organizativo que valora el trabajo colectivo y la 

integración comunitaria, donde la naturaleza es vista como un ente vivo que interactúa con los 

seres humanos de manera horizontal, sin jerarquías impuestas por visiones antropocéntricas. 

Floriberto Díaz (2021) define la comunalidad como una expresión viva de la filosofía 

indígena, en la cual la Tierra es considerada como Madre, estrechamente relacionada entre el 

origen y el fin de la vida humana. Este concepto rechaza la privatización y el individualismo, 

proponiendo en su lugar una posesión comunal de la tierra y un trabajo colectivo denominado 

tequio, que no busca retribuciones monetarias sino el bienestar de la comunidad. El tequio es el 

trabajo comunal obligatorio, destinado a satisfacer necesidades colectivas como la construcción 



46 
 

de infraestructura, el cultivo y la organización de fiestas comunitarias. Esta práctica no solo 

refuerza la cohesión social, sino que también promueve un sentido profundo de responsabilidad 

mutua y de equidad dentro de la comunidad. 

Desde el punto de vista del desarrollo humano, tal como es propuesto por Amartya Sen 

en su enfoque de las capacidades, el bienestar no se mide únicamente por el crecimiento 

económico, sino por la capacidad de las personas para llevar vidas que valoran y tienen razones 

para valorar. Sen destaca que la libertad de las personas para elegir y participar en las decisiones 

que afectan sus vidas es esencial para su bienestar y desarrollo (Sen, 2000). En este sentido, la 

comunalidad, al enfatizar la participación y el trabajo en conjunto para el bien común, representa 

un modelo que promueve el empoderamiento y la agencia individual y colectiva. 

Por otro lado, Nussbaum complementa el enfoque de Sen al subrayar que el desarrollo 

humano debe centrarse en diez capacidades4 fundamentales, tales como la vida, la salud física, la 

integridad corporal, y la afiliación, entre otras (2000). La comunalidad, con su énfasis en la 

cooperación y el trabajo colectivo, se alinea con estas capacidades al garantizar que todos los 

miembros de la comunidad participen en la vida social y productiva. La práctica del tequio, por 

ejemplo, no solo asegura la realización de obras colectivas, sino que también refuerza el sentido 

de pertenencia y la capacidad de contribuir al bienestar común, lo que mejora tanto las relaciones 

interpersonales como la cohesión social. 

Reflexionando, esto se podría argumentar como si el modelo de comunalidad desafía las 

nociones tradicionales del desarrollo económico promovidas por el capitalismo global. Autores 

como Escobar (2007) han criticado las formas de desarrollo convencionales, argumentando que 

estas suelen imponer modelos económicos y sociales que desestabilizan las relaciones 

comunitarias y agotan los recursos naturales. En contraste, la comunalidad ofrece un enfoque 

alternativo, basado en el respeto por los recursos naturales y en la reciprocidad. Esta reciprocidad, 

no sólo entre los seres humanos, sino también entre estos y la naturaleza, promoviendo un tipo 

de desarrollo sostenible que prioriza la regeneración de los ecosistemas y el bienestar colectivo. 

 
4 Las 10 capacidades centrales del enfoque de desarrollo humano incluyen: Vida; Salud corporal; Integridad 

corporal; Sentidos, imaginación y pensamiento; Emociones; Razón práctica; Afiliación; Otras especies; Recreación 
y Control sobre el propio entorno (Nussbaum, 2012b). 



47 
 

Asimismo, la visión de la Tierra como un ser vivo que nos nutre y al que debemos 

devolver lo que tomamos, como lo describe Díaz (2021), resuena con los principios de ecología 

profunda, desarrollados por autores como Leff (2018). La ecología profunda sostiene que todas 

las formas de vida tienen un valor intrínseco, y que el bienestar humano depende de la salud y el 

equilibrio de los ecosistemas naturales (Leff, 2018). Este paradigma ecológico está estrechamente 

vinculado a la comunalidad, donde la relación entre los seres humanos y la Tierra es de 

mutualismo, no de explotación.  

La comunalidad, con su énfasis en el trabajo colectivo y la relación respetuosa con la 

naturaleza, ofrece un modelo alternativo de desarrollo humano que desafía las nociones 

convencionales de progreso y bienestar económico. Al estar arraigada en valores como la 

solidaridad, la reciprocidad y el respeto por la Tierra, la comunalidad puede enriquecer al debate 

global sobre el desarrollo humano sostenible y la justicia social. Sin embargo, su viabilidad en un 

mundo cada vez más globalizado y neoliberal presenta retos que deben ser abordados para 

proteger la autonomía y los derechos de las comunidades indígenas. 

Finalmente, es importante considerar que, aunque la comunalidad parece ofrecer un 

modelo ideal para analizar ciertos elementos del desarrollo humano desde una perspectiva de 

derechos colectivos y sostenibilidad ecológica, enfrenta desafíos en su integración con el mundo 

globalizado. La tensión entre los valores comunitarios y el mercado neoliberal global a menudo 

pone en riesgo las prácticas tradicionales, como el tequio, que pueden ser vistas como 

anacrónicas o poco rentables desde una lógica capitalista. Esta situación abre el espacio para 

debates sobre la autonomía indígena y el derecho al autogobierno, como lo sostienen 

movimientos en defensa de la autodeterminación de los pueblos indígenas (Brysk, 2000). 

4.5 ESPACIO Y LUGAR COMO DIMENSIONES DEL DESARROLLO 

HUMANO 

El desarrollo humano se conceptualiza como un proceso holístico que engloba la 

ampliación de las habilidades individuales y colectivas, la optimización del bienestar y la 

implicación en la esfera social y política. Dentro de este marco, los conceptos de espacio y lugar 

desempeñan cierta función esencial, dado que configuran las interacciones sociales, la formación 

de identidades y la distribución de oportunidades.  Aunque el espacio se conceptualiza como un 

dominio relacional y estructural, el lugar alude a la experiencia vivencial y al significado conferido 



48 
 

a un entorno específico. La incorporación de estas dimensiones facilita la comprensión de cómo 

los individuos se adaptan a su entorno y cómo este influye en su evolución. 

Henri Lefebvre (2014) postula que el espacio se configura como un producto social, 

originado a partir de las relaciones de poder, prácticas y representaciones.  Diferenciación entre: 

• Espacios concebidos: se refieren a aquellos diseñados por planificadores y autoridades 

competentes. 

• Espacios percibidos: refiriéndose a aquellos que los individuos experimentan mediante 

la estimulación sensorial. 

• Espacios experimentados o vividos: Son aquellos que los individuos viven en su vida 

diaria y que son apropiados y reconfigurados mediante la práctica social. 

 Esta perspectiva subraya que el espacio no es totalmente neutral; si no, que se encuentra 

inmerso en relaciones de poder y es esencial para la organización social y la perpetuación de 

estructuras de dominación. 

Bourdieu (2013) enriquece esta perspectiva del espacio, introduciendo el término espacio 

social, concebido como un espacio estructurado en el que los individuos ocupan posiciones 

determinadas por su capital económico, cultural y social.  Las inequidades sociales se manifiestan 

no solo en el ámbito económico, sino también en la educación, el prestigio y las redes sociales, 

factores que determinan la distribución de oportunidades y reconocimientos dentro de una 

comunidad. 

Para complementar, Harvey (1998) propone la visión de que las modificaciones en la 

organización espacial impactan de manera directa en las estructuras sociales y en las 

oportunidades de desarrollo.  Por ejemplo, factores como la planificación urbana, la accesibilidad 

a servicios o la segregación espacial influyen en la participación comunitaria, la cohesión social y 

el acceso a capacidades fundamentales, elementos esenciales para el avance humano. 

Desde la perspectiva de Tuan (1977), sé postula que el lugar es un entorno 

experimentado al que los individuos asignan significado mediante experiencias emocionales, 

sociales y culturales.  El lugar trasciende su naturaleza física para convertirse en un entorno de 

apropiación, memoria e identidad.  La vinculación afectiva con una localidad potencia la 



49 
 

sensación de pertenencia y la cohesión social, componentes fundamentales para el progreso 

humano. 

Dentro de escenarios rurales y comunitarios, el lugar se evidencia en estructuras como 

viviendas, rutas, espacios públicos, terrenos agrícolas y espacios naturales, que son 

reconfigurados por los individuos mediante la vida diaria y la colaboración intergeneracional.  

Este enfoque facilita la comprensión de cómo la apropiación del espacio favorece el bienestar, 

la resiliencia y la habilidad de las comunidades para organizarse y participar en proyectos 

colectivos. 

 Deleuze, en colaboración con Guattari, proporciona una visión vanguardista del espacio, 

particularmente en su obra Mil mesetas (2024).  Para gestar esto, Deleuze y Guattari postulan la 

noción de rizoma5 , una estructura no jerárquica y no lineal que se contrapone al modelo 

arborescente convencional.  El concepto del rizoma facilita la comprensión del espacio como 

un conjunto de conexiones múltiples y heterogéneas, en el que cualquier punto puede establecer 

una conexión con otro, sin una estructura predefinida.  La conceptualización del espacio como 

un rizoma resulta provechosa para examinar la manera en que las comunidades se organizan 

dentro de su espacio o lugar, de una forma adaptable y dinámica, ajustándose a sus contextos 

particulares. 

Adicionalmente, Deleuze (2024) examina el término territorialización, concebido como 

el proceso por el cual los individuos y las comunidades se apropian de un espacio, estableciendo 

vínculos significativos con este. Este proceso de territorialización es esencial para la formación 

de identidad y la cohesión social, dado que facilita que los individuos se perciban como parte 

integral de un lugar y participen de manera activa en su metamorfosis. 

 Desde esta perspectiva, la teoría deleuziana propone una concepción del espacio como 

un ámbito de posibilidades abiertas, en el que la actividad humana puede engendrar nuevas 

configuraciones y significados, contribuyendo al desarrollo humano de forma creativa y 

transformadora. 

 
5 Es una imagen de pensamiento que rechaza la unidad, la jerarquía y la linealidad. Su forma de crecimiento 

es subterránea, horizontal y se caracteriza por la multiplicidad de conexiones y la posibilidad de cambios constantes.  



50 
 

La integración de estos conceptos de espacio y lugar como dimensiones para el análisis 

del desarrollo humano nos facilita: 

• Examinar la distribución de recursos y oportunidades: El contexto social del espacio 

expone la estructura de las desigualdades y las oportunidades de movilidad dentro de una 

comunidad. 

• Entender aún más la vivencia y la identidad: El lugar representa la manera en que los 

individuos se apropian del entorno, construyen significado, consolidan relaciones y 

desarrollan agencia. 

• Elaboración de políticas y estrategias contextualizadas: La incorporación de elementos 

espaciales y geográficos facilita la planificación de proyectos de desarrollo humano que 

sean sensibles a la cultura, historia y prácticas locales, promoviendo la sostenibilidad, la 

participación y la cohesión social. 

Y en este contexto, me gustaría reflexionar que el espacio y lugar se manifiestan no 

únicamente como categorías teóricas, sino que también como elemento analíticos que servirán 

para la categorización de los datos empíricos de esta investigación y elemento operativo como 

un componente principal y poco estudiado en el desarrollo humano.  Esperando que este 

elemento permita visibilizar más las desigualdades, el poder de las estructuras sociales, con las 

experiencias cotidianas de las personas para tener un análisis integral del desarrollo humano. 

4.6 EL TIEMPO COMO DIMENSIÓN PARA EL DESARROLLO 

HUMANO 

El tiempo representa una categoría esencial para la comprensión del desarrollo humano, 

dado que configura la forma en que los individuos y las sociedades organizan su vida, proyectan 

sus futuros y edifican un sentido colectivo. La conceptualización de esto no es universal; fluctúa 

en función de contextos culturales e históricos, ejerciendo influencia en la estructuración de 

prácticas, políticas y procesos educativos.  

En esta sección se examina el tiempo como una dimensión del desarrollo humano, 

tomando en cuenta las perspectivas occidentales lineales y las latinoamericanas cíclicas, y como 

en su  integración se configura para el análisis de este elemento para promover el desarrollo 

humano. 



51 
 

Dentro de la tradición occidental contemporánea, el tiempo se conceptualiza 

primordialmente como lineal, dirigido hacia el avance, la productividad y la eficiencia (Koselleck, 

2003). Esta perspectiva ejerce influencia en la organización social, en la planificación educativa, 

laboral y económica, y determina (in) directamente la evaluación del desarrollo humano.  

Ricoeur (1999) subraya la articulación del tiempo histórico mediante la narración: los 

sujetos construyen significado al vincular pasado, presente y futuro en relaciones coherentes. 

Bajo este enfoque, los proyectos civilizatorios o sociales que promueven el desarrollo humano 

se fundamentan en narrativas que establecen objetivos, expectativas y prioridades, actualmente 

dirigidas hacia la productividad y la eficiencia.  

Esta orientación lineal puede inducir presiones sobre los individuos, intensificando la 

aceleración de la vida diaria y la preeminencia del presente inmediato, fenómeno que Hartog 

(2015) denomina presentismo. Este énfasis en la inmediatez6 tiene el potencial de influir en la 

planificación colectiva, la memoria histórica y la sostenibilidad de los procesos de desarrollo 

tanto humanos como sociales, tecnológicos o civilizatorios.  

En América Latina, se configuran otras perspectivas del tiempo, como el de las 

poblaciones indígenas y rurales que manifiestan una concepción cíclica y relacional, en la que el 

pasado, el presente y el futuro se vinculan con la naturaleza, la comunidad y la memoria ancestral 

(Estermann, 2015).  

Esta temporalidad se manifiesta en la estructuración de actividades productivas y 

culturales, como la agricultura comunitaria y las ceremonias rituales, en las que los ciclos 

naturales y sociales configuran el aprendizaje, la colaboración y la transferencia de conocimientos 

(De la Cadena, 2015). Por ejemplo, el concepto andino de Pacha, amalgama tiempo y espacio 

como una totalidad, fomentando la continuidad y la revitalización de las prácticas comunitarias 

(Albó, 2018).  

El tiempo cíclico incorpora la historia y la memoria colectiva en el desarrollo de 

habilidades y en la planificación de proyectos de vida o de las propias comunidades, potenciando 

la cohesión social y la capacidad de los individuos. Desde el prisma del desarrollo humano, esta 

 
6 Característica de algo que sucede de manera rápida o prontamente. 



52 
 

perspectiva facilita la valoración de la sostenibilidad, el cuidado comunitario y la resiliencia 

cultural como elementos fundamentales del bienestar. 

Las teorías lineales promueven objetivos planificados y cuantificables, mientras que las 

teorías cíclicas facilitan la flexibilidad y adaptabilidad a los ritmos comunitarios y naturales. Por 

ende, el tiempo no puede ser conceptualizado meramente como un marco de medición; 

constituye un elemento estructurante del desarrollo humano. Desde esta perspectiva, se 

reconocen diversas funciones pertinentes: 

• Estructuración de proyectos y actividades prácticas: las teorías lineales promueven 

objetivos planificados y cuantificables, mientras que las teorías cíclicas facilitan la 

flexibilidad y adaptabilidad a los ritmos comunitarios y naturales.  

• Identidad y la memoria: el tiempo cíclico incorpora la historia y memoria colectiva en el 

desarrollo de habilidades y en la planificación de proyectos de vida, potenciando la 

cohesión social y la capacidad de los individuos. 

• Sostenibilidad y cuidado: La temporalidad cíclica promueve una armonización entre la 

productividad y la regeneración, un elemento esencial en el desarrollo humano sostenible 

(Leff, 2018).  

La integración de estas perspectivas en este estudio me posibilita la futura evaluación de 

la forma en que las comunidades organizan sus prácticas y cómo los proyectos de desarrollo o 

modernización pueden respetar y potenciar estas temporalidades. 

Para reforzar la teoría del tiempo, es posible considerar el tiempo como una dimensión 

del desarrollo humano, ya que posibilita:  

• Analizar la manera en que la comunidad articula sus prácticas y proyectos en función de 

diversas concepciones temporales.  

• Identificar las tensiones entre los modelos de desarrollo lineales, inspirados en la 

modernidad occidental, y las temporalidades comunitarias, fundamentadas en ciclos 

naturales y memoria colectiva. 

Por ende, el tiempo no solo configura la experiencia social, sino que también se establece 

como un elemento analítico, empírico y operativo para la interpretación y configuración de los 

procesos del desarrollo humano. 



53 
 

Para finalizar, con estas categorías me gustaría retomar cada una de las teorías en un solo 

organizador gráfico, para un mayor entendimiento de su relación para el análisis de los futuros 

datos empíricos, y cómo éstas construyen una versión teórica-conceptual más integral del 

desarrollo humano desde lo comunitario. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



54 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
u
en

te
: 
E

la
b

o
ra

ci
ó

n
 p

ro
p

ia
, 2

0
2
5
 

F
ig

u
ra

 6
. 
C

a
te

g
o

rí
a
s 

p
a
ra

 c
o

m
p

re
n

d
e
r 

e
l 

d
e
sa

rr
o

ll
o

 h
u

m
a
n

o
 d

e
sd

e
 l

o
 c

o
m

u
n

it
a
ri

o
. 



55 
 

CAPÍTULO III.  MARCO METODOLÓGICO 
 

Dentro de la ontología moderna, es difícil aplicar una sola metodología debido a la 

multiplicidad de métodos heterogéneos disponibles. En este sentido, la triangulación 

metodológica se vuelve esencial, ya que permite una comprensión más integral de la realidad 

social en estudio. Denzin (2017) señala que combinar varios métodos de investigación puede 

ofrecer una visión más completa de los fenómenos sociales. 

 La epistemología de este estudio está determinada socialmente, destacando que el 

conocimiento es un producto de las interacciones históricas y sociales, tal como lo plantea Berger 

y Luckman (2006) en La construcción social de la realidad., según estos autores, las realidades sociales 

no son fijas, sino que son continuamente creadas y recreadas por los individuos a través de sus 

interacciones.  

De este modo, lo que se busca estudiar no es una realidad objetiva o absoluta, sino cómo 

la comunidad del ejido AHG ha construido su propia versión de la realidad en base a su contexto 

histórico y social. Para comprender esta construcción, es útil el concepto de historicidad 

propuesto por Heidegger, quien sostiene que la existencia humana está anclada en un contexto 

histórico particular que configura su modo de ser y su comprensión del mundo (Heidegger, 

2003). La historicidad implica que cada grupo humano interpreta y da sentido a su entorno desde 

una base temporal y cultural que le es propia, lo cual es especialmente relevante en comunidades 

con tradiciones y valores bien arraigados, como lo es en el ejido. 

Este concepto se complementa con el enfoque de Dussel (2020), quien desde una 

perspectiva epistemológica plantea que la construcción de la realidad social es un proceso situado 

en la historia y en las experiencias culturales de cada comunidad. La historicidad, en este sentido, 

no sólo remite al pasado, sino que vincula las prácticas cotidianas con una memoria cultural que 

fortalece la identidad y permite a la comunidad actuar desde sus propias interpretaciones y 

significados. 

 

 



56 
 

3.1 ENFOQUE METODOLÓGICO  
Kuhn (2013) propuso que el conocimiento científico no avanza de manera lineal, sino a 

través de rupturas y cambios de paradigma, los cuales son marcos compartidos que definen qué 

se considera válido conocer, cómo debe conocerse y qué preguntas deben ser formuladas. En el 

contexto de la investigación cualitativa, el paradigma interpretativo representa uno de estos 

marcos que desafía la visión positivista al priorizar la comprensión profunda del significado que 

las personas atribuyen a sus experiencias. Este cambio de paradigma es esencial para abordar 

fenómenos complejos como los que se presentan en el ejido AHG, donde las concepciones de 

bienestar y desarrollo humano no solo se deben entender en términos universales, sino a través 

de las perspectivas locales de los habitantes. 

Aplicado al ejido AHG, el paradigma interpretativo permite explorar cómo los habitantes 

de la comunidad interpretan el desarrollo humano y el bienestar comunitario desde su propia 

realidad cultural, histórica y lingüística. Lejos de imponer categorías externas, el enfoque 

interpretativo —especialmente desde la vertiente fenomenológica— invita a escuchar y 

reconstruir el mundo desde las voces de quienes lo habitan. Este enfoque reconoce la riqueza de 

sus narrativas, sus formas de relación y sus saberes cotidianos, permitiendo que los significados 

emerjan desde sus propios marcos de referencia. 

El uso de este paradigma en la comunidad no solo es una elección metodológica, sino 

también ética y política, pues posiciona al conocimiento local como legítimo y necesario para 

comprender procesos complejos de transformación, resistencia y cuidado comunitario. La 

fenomenología, como herramienta metodológica, busca comprender cómo las personas viven y 

experimentan el mundo desde su propia perspectiva, pero en contextos reales de investigación 

comunitaria, algunos de sus elementos, como la suspensión total de juicios o categorías externas, 

pueden ser difíciles de aplicar de manera estricta. 

Por ello, en este trabajo se opta por una vía más accesible y útil: el uso de las narrativas. 

Siguiendo a Ricoeur (1999), las narrativas son clave para entender cómo las personas dan sentido 

a sus vidas, conectando lo que han vivido, lo que están viviendo y lo que esperan vivir. No se 

trata solo de contar lo que pasó, sino de cómo se interpreta y se organiza esa experiencia a través 

del relato. Desde esta perspectiva, escuchar las historias de vida en el ejido permite acercarse a 

su visión del desarrollo humano y el bienestar tal como ellos lo entienden y sienten. Las narrativas, 



57 
 

por tanto, no imponen un marco externo, sino que dejan que el significado surja directamente 

desde quienes lo viven. 

Este enfoque metodológico me permitió comprender mejor a la comunidad que forma 

el ejido AHG, ya que ofrece una manera de captar cómo sus habitantes entienden y practican el 

bienestar y los diferentes tipos de desarrollo, que pueden diferir de las definiciones universales 

modernas. Me permite sumergirme en la realidad cotidiana de los miembros de la comunidad, 

entender cómo dan sentido a sus experiencias, sus relaciones y las prácticas que consideran 

importantes para su vida diaria. 

Me enfocaré en las prácticas cotidianas y en las relaciones interpersonales dentro de la 

comunidad, como las actividades en el hogar, el trabajo, las festividades, la salud y la educación. 

Pero también en cómo se relacionan con su entorno natural, como los ríos, la tierra y los recursos 

locales. Todas estas prácticas y relaciones son fundamentales para entender cómo se percibe el 

desarrollo y el bienestar desde una perspectiva local. Además, este enfoque me permitió 

reconocer que el bienestar no solo se entiende en términos de acceso a servicios o recursos, sino 

también en valores culturales, tradiciones y formas de organización social que son únicas para 

esta comunidad. Las creencias sobre la salud, el trabajo comunitario, el apoyo mutuo y las 

relaciones familiares juegan un papel esencial en cómo se construye el sentido de bienestar en la 

comunidad. 

El conflicto y el poder son dimensiones fundamentales para comprender las dinámicas 

internas de la comunidad. Las relaciones de poder dentro de las estructuras familiares, laborales 

y comunitarias pueden influir de manera significativa en la forma en que las personas acceden a 

recursos, toman decisiones y enfrentan obstáculos. El conflicto, por su parte, puede surgir por 

disputas sobre la distribución de recursos, diferencias de valores o tensiones generadas por el 

cambio social y económico. Este enfoque metodológico me permite identificar y entender cómo 

el poder y el conflicto modelan las percepciones del bienestar y las posibilidades de desarrollo 

dentro de la comunidad, destacando las desigualdades y luchas que surgen en torno a los 

derechos e intereses de los individuos y los grupos. 

Al observar las interacciones sociales dentro de la comunidad y cómo las personas 

manejan estos conflictos, podré captar las diversas formas de transformación y resistencia frente 

a los desafíos sociales y económicos. Este enfoque, por lo tanto, no solo ayuda a comprender 



58 
 

los procesos de desarrollo humano, sino también a identificar las tensiones y aspectos que 

podrían mejorarse para promover un bienestar más equitativo y sostenible para todos. 

En este sentido, la fenomenología situada, como la plantea Xolocotzi (2019), resalta la 

importancia de estudiar las experiencias desde una perspectiva local y contextualizada, 

reconociendo cómo los significados otorgados por los individuos a sus experiencias están 

profundamente marcados por su entorno específico. Este concepto se complementa con la 

historicidad, tal como lo propone Heidegger, que sostiene que toda comprensión humana está 

anclada en un contexto histórico particular. La historicidad permite captar cómo las 

interpretaciones de desarrollo y bienestar están ligadas a la memoria colectiva, la cultura y los 

vínculos con la naturaleza, elementos esenciales para la identidad de la comunidad. 

La historicidad es clave para comprender cómo las nociones de bienestar y desarrollo 

humano con la comunidad del ejido ya que están vinculadas a prácticas, saberes y relaciones que 

se han construido y transmitido a lo largo de generaciones. Este enfoque permite ver el desarrollo 

humano no sólo como un proyecto, sino como algo que se fundamenta en la continuidad de 

prácticas y valores heredados. 

El uso de la hermenéutica, como parte del marco metodológico, es esencial para entender 

cómo los miembros de la comunidad construyen significados de forma colectiva a través de sus 

relatos. En línea con Gadamer (1999), quien subraya la importancia del diálogo en el proceso de 

interpretación, esta investigación considera que la comprensión no es un acto pasivo, sino un 

proceso activo en el que el investigador y los participantes co-crean el significado a través de la 

interacción. Las narrativas de la comunidad no son solo relatos de hechos, sino estructuras 

significativas que organizan y dan sentido a la experiencia vivida. 

Adicionalmente, la teoría de la narrativa de Ricoeur (1999) complementa este enfoque, 

reconociendo que las historias contadas por los miembros de la comunidad no solo describen 

eventos pasados, sino que también estructuran su comprensión del presente y las expectativas 

sobre el futuro. Las narrativas locales ofrecen una ventana para explorar cómo los habitantes del 

ejido AHG construyen, modifican y transmiten sus experiencias de bienestar, permitiendo que 

emerjan nuevas perspectivas y posibles transformaciones en la forma en que se entiende el 

desarrollo y la comunidad. 



59 
 

Este enfoque metodológico, basado en la fenomenología hermenéutica y la 

interpretación de narrativas, permite una comprensión profunda y contextualizada de las 

vivencias de los miembros de la comunidad del ejido AHG. A través de este marco, se busca 

captar las experiencias de los participantes en su propio término, reconociendo la importancia 

de sus contextos culturales, históricos y sociales en la construcción de los significados de 

bienestar y desarrollo. 

En conclusión, este enfoque metodológico permite describir y analizar los modelos 

universales de desarrollo y bienestar en la comunidad, que a menudo no se logran captar en la 

complejidad de las realidades locales. En lugar de aplicar estándares externos, este enfoque 

facilita una comprensión de las prácticas y significados propios de la comunidad. De esta manera, 

se puede explorar el bienestar de los habitantes del ejido AHG desde su propia lógica, evaluando 

cómo la historia social de la comunidad ha moldeado su propio tipo de desarrollo y bienestar 

comunitario. 

3.2 METODOLOGÍA 
Este estudio utiliza la etnografía como metodología central para analizar y comprender 

las percepciones y prácticas sobre el desarrollo humano y el bienestar comunitario en el ejido 

AHG, Chiapas. La etnografía es un enfoque metodológico que permite una inmersión 

prolongada en el contexto comunitario, facilitando un análisis detallado de las interacciones 

sociales, las costumbres y los valores éticos y morales de los habitantes, así como la identificación 

de contradicciones, conflictos y la diversidad de perspectivas dentro de la comunidad. 

La etnografía es ideal para este estudio porque posibilita el examen profundo de los 

significados y prácticas dentro de un contexto cultural específico. Como señala Rockwell (2009), 

la etnografía en contextos educativos y sociales permite descubrir cómo los actores sociales 

construyen los significados en su vida cotidiana y cómo participan en las dinámicas de su entorno, 

lo que resulta crucial para la comprensión de las concepciones locales de bienestar y prosperidad 

en el ejido AHG, las cuales se expresan en prácticas concretas. A través de este enfoque, se puede 

obtener una visión rica y matizada de cómo los miembros de la comunidad interpretan y 

practican el bienestar, evitando imponer categorías externas. 

Además, la etnografía permite al investigador captar los significados culturales en sus 

propios términos y desde la perspectiva local. Geertz (2005) subraya la importancia de una 



60 
 

"descripción densa" para interpretar los significados culturales en su contexto, destacando que 

el investigador debe proporcionar un análisis detallado de los comportamientos y acciones de 

los miembros de la comunidad, de forma que se entienda el sentido que ellos mismos les otorgan 

a sus prácticas. Este tipo de análisis se aleja de las interpretaciones simplistas y busca desentrañar 

la complejidad de las dinámicas sociales y culturales, siendo especialmente relevante en 

comunidades con tradiciones y sistemas de valores distintos a los dominantes. 

El enfoque etnográfico también se fundamenta en el análisis del discurso, no solo en la 

interpretación de los significados que las personas atribuyen a sus vidas, sino también en el 

contexto en el que dichos significados son expresados. Como apunta Wolcott (2007), la 

etnografía no solo se interesa por lo que se dice, sino por cómo, cuándo y en qué circunstancias 

se dice. Este método exige que el investigador examine las condiciones en las que se generan los 

significados, lo que implica considerar el entorno social y cultural de la comunidad, así como las 

dinámicas de poder que pueden influir en la construcción de la realidad social. De esta manera, 

no solo se comprenden las percepciones de bienestar, sino también los procesos que configuran 

y transforman estas concepciones a lo largo del tiempo. 

La comunidad del ejido AHG posee tradiciones y formas de organización que han 

evolucionado de acuerdo con la modernidad y la influencia de la cultura Tsotsil. Estas tradiciones 

reflejan un sistema de valores profundamente vinculado con la relación entre el ser humano y la 

naturaleza. La etnografía permite captar cómo estos elementos influyen en las dinámicas de 

conflicto y luchas de poder, así como en la concepción del desarrollo y el bienestar comunitario. 

A través de este enfoque, se documenta la vida cotidiana y las prácticas de los habitantes en su 

propio contexto, con un grado de fidelidad a su cosmovisión y a los sistemas de valores que 

sostienen su bienestar. 

Es importante reconocer que la etnografía, al igual que cualquier investigación cualitativa, 

no busca una objetividad absoluta, ya que el proceso interpretativo está mediado por los marcos 

referenciales del investigador. Sin embargo, esta metodología permite una interpretación lo más 

fiel posible a los significados y prácticas locales, siempre reconociendo la subjetividad y la 

influencia del contexto en el proceso de comprensión. En palabras de Geertz (2005), la 

interpretación en etnografía no debe ser entendida como un ejercicio de objetividad distante, 



61 
 

sino como una forma de comprensión profundamente contextualizada que depende de la 

implicación del investigador en el proceso. 

En resumen, la etnografía se justifica como la metodología adecuada para este estudio, 

ya que permite entender y documentar la complejidad de las concepciones de bienestar y 

desarrollo humano en la comunidad del ejido AHG, al tiempo que ofrece una representación fiel 

de los significados culturales y las prácticas cotidianas de sus habitantes. La capacidad de 

sumergirse en el contexto local y capturar las experiencias vividas de los miembros de la 

comunidad es esencial para comprender cómo se construye el bienestar desde una perspectiva 

local, evitando la imposición de marcos teóricos ajenos a su realidad. 

3.2.1 TÉCNICAS DE INVESTIGACIÓN  

Para lograr una comprensión integral del contexto, utilicé dos técnicas principales en este 

estudio: las entrevistas semiestructuradas y la observación participante con guía de observación. 

Entrevistas Semiestructuradas: Las entrevistas semiestructuradas permiten a los 

habitantes del ejido AHG expresar sus percepciones sobre el desarrollo y el bienestar en sus 

propias palabras. Este tipo de entrevistas es especialmente adecuado en un contexto etnográfico, 

ya que proporciona la flexibilidad necesaria para explorar temas específicos sin limitar la 

capacidad de los entrevistados de compartir sus opiniones y experiencias de manera espontánea 

y profunda (Díaz-Bravo 2013). En este estudio, las entrevistas se llevarán a cabo con diferentes 

miembros de la comunidad, y se utilizará la estrategia de "bola de nieve", en la que las personas 

entrevistadas recomiendan a otros miembros que podrían contribuir a la investigación. 

Para garantizar una variedad de perspectivas que enriquezcan el análisis, se entrevistaron 

personas de diferentes grupos dentro de la comunidad, destacando a los siguientes actores clave: 

1. Autoridades locales: Se entrevistaron a ejidatarios, quienes tienen una visión estructural 

y comunitaria del desarrollo local y son responsables de la toma de decisiones en la 

comunidad. Su perspectiva es fundamental para comprender cómo se interpreta el 

bienestar a nivel comunitario, cómo se gestionan los recursos y cómo las decisiones 

tomadas en estos niveles impactan en la prosperidad de la comunidad. Las autoridades 

locales desempeñan un papel central en la creación de políticas y en la organización de 

recursos que afectan directamente el bienestar de los habitantes. 



62 
 

2. Personas mayores o practicantes de tradiciones Tsotsiles: Los habitantes mayores poseen 

un conocimiento profundo de las tradiciones y los valores culturales que sustentan la 

vida en la comunidad. Su testimonio proporcionará una visión sobre el vínculo entre 

salud, bienestar y las tradiciones locales, además de cómo estos valores se integran en la 

noción de desarrollo humano. El saber ancestral que ellos representan es crucial para 

comprender cómo las prácticas tradicionales y los conocimientos autóctonos inciden en 

el bienestar de los miembros de la comunidad. 

3. Jóvenes migrantes o con familiares en el extranjero: Este grupo aportó una perspectiva 

única sobre el desarrollo, influenciada tanto por sus experiencias en otros países como 

por las aspiraciones de prosperidad económica dentro de la comunidad. Su testimonio 

permitió analizar cómo la migración y las expectativas externas modelan las nociones 

locales de desarrollo, bienestar y oportunidades, así como las tensiones entre los valores 

tradicionales y las aspiraciones modernas. 

4. Personas excluidas dentro de la comunidad (comuneros sin tierra, no ejidatarios): Los 

miembros que se encuentran en una situación de segregación dentro de la comunidad, 

como aquellos que no tienen tierras o no forman parte del ejido, ofrecen una visión 

crítica y necesaria. Sus perspectivas son fundamentales para entender cómo las 

desigualdades internas y las dinámicas de poder influyen en las oportunidades de 

desarrollo y bienestar para ciertos sectores de la población. Estos testimonios ayudaron 

a identificar las brechas en el acceso a recursos y la participación en la toma de decisiones 

comunitarias. 

Observación Participante: La observación participante permitió captar cómo se 

manifiestan las prácticas y rituales comunitarios de manera espontánea, observando cómo los 

miembros interactúan entre sí y cómo aplican en la práctica sus concepciones de bienestar y 

desarrollo. Esta técnica es útil en la etnografía para identificar patrones en las actividades 

cotidianas, las relaciones sociales y los espacios de interacción (Álvarez-Gayou, 2003).  

La etnografía es el método más adecuado para esta investigación, pues permite captar las 

particularidades culturales y las prácticas sociales que definen el bienestar y la prosperidad en el 

ejido AHG. La combinación de entrevistas semiestructuradas y observación participante 



63 
 

permitió recopilar datos ricos y significativos, proporcionando una visión profunda y matizada 

de los valores de desarrollo humano en un contexto rural y culturalmente específico. 

3.2.2 UNIVERSO, POBLACIÓN Y MUESTRA  

Para esta investigación, es importante entender que, por universo, se entiende que es el 

grupo total de personas que podrían ser objeto de estudio. En este caso, el universo está 

compuesto por todas las personas que residen en el ejido AHG. 

La población para esta investigación está compuesta por los habitantes del ejido AHG 

que tienen un conocimiento significativo o roles relevantes dentro de la comunidad en relación 

con los temas de desarrollo humano y su propio bienestar. Esto incluye a miembros clave de la 

comunidad, como autoridades locales, personas mayores con conocimiento de tradiciones 

Tsotsiles, jóvenes migrantes o aquellos con familiares en el extranjero. 

La muestra está constituida por un grupo representativo de 8 a 12 personas de la 

comunidad que puedan aportar información detallada sobre las percepciones y prácticas de 

bienestar y desarrollo humano en el ejido AHG. La muestra incluye a personas con diferentes 

roles, como líderes comunitarios, personas mayores con conocimiento de las tradiciones 

Tsotsiles y personas con experiencias  migratorias. Esta se basa en la riqueza de sus 

conocimientos y perspectivas, que contribuirán al análisis en profundidad. 

Para seleccionar a los participantes, se utilizó el muestreo tipo bola de nieve, este método 

se caracteriza porque los primeros participantes reclutados ayudan a identificar a otros posibles 

participantes, quienes a su vez recomiendan a más personas, y así sucesivamente. Es útil 

especialmente en contextos donde el acceso a la población de interés es limitado o en 

investigaciones con grupos específicos y difíciles de localizar (Martínez-Salgado, 2012). En la 

comunidad este proceso comenzó con algunos participantes iniciales que sean figuras 

reconocidas y autoridades o informantes clave, ya que facilita el acceso a personas con 

conocimientos o experiencias similares que pueden enriquecer el análisis.  

3.2.3 ANÁLISIS CON APOYO DE SOFTWARES  

El análisis de los datos se realizó con el apoyo de dos herramientas complementarias que 

permitieron abordar la información desde distintas capas interpretativas. Para el análisis 

cualitativo asistido por computadora se empleó el Atlas.ti, que facilitó la organización 

documental, la codificación de entrevistas y notas de campo, así como la generación de redes 



64 
 

semánticas entre categorías. Con esta herramienta se identificaron patrones relacionales, temas 

emergentes y puntos de tensión comunitaria, elementos clave para la interpretación del 

desarrollo humano desde la experiencia local. 

Por otra parte, para el análisis estructural y prospectivo de los actores involucrados se 

utilizó el  Software MACTOR. Esta herramienta permitió modelar la influencia estratégica entre 

actores clave, construir mapas de convergencia y divergencia, analizar relaciones de fuerza, 

intereses compartidos y conflictos latentes. Su aplicación aportó una lectura dinámica de la 

organización social, mostrando no solo afinidades, sino también fricciones que impactan en la 

toma de decisiones comunitarias y en la viabilidad de propuestas de desarrollo humano. 

Finalmente, la triangulación analítica entre ambas herramientas permitió integrar un 

análisis relacional–semántico, situado en las narrativas de la comunidad, y un análisis estratégico–

organizativo, centrado en la interacción y capacidad de influencia entre actores. Este enfoque 

metodológico fortaleció la interpretación de los resultados, visibilizando el contraste entre los 

planteamientos conceptuales —frecuentemente armoniosos— y las dinámicas reales del 

territorio, donde el desarrollo humano se configura también desde la negociación, el diálogo y el 

conflicto propio de la vida comunitaria. 

3.3 PROCEDIMIENTO METODOLÓGICO 
La investigación se desarrolló desde un enfoque cualitativo con un componente 

etnográfico, ya que no solo se aplicaron entrevistas, sino que también se realizaron recorridos 

por la comunidad, observaciones directas y se participó en momentos clave del entorno 

cotidiano. Aunque no se trató de una etnografía extensiva en el sentido clásico, se buscó 

aproximarse a la experiencia de los habitantes a través del contacto directo, la escucha activa y el 

respeto por sus tiempos, narrativas y modos de vida. 

La intención fue comprender los significados que las personas otorgan a su realidad 

cotidiana, sus formas de organización, los sentimientos de pertenencia y los cambios que 

perciben en su comunidad. Esto implicó no solo recoger información, sino también estar 

presente y disponible, adaptando las técnicas a lo que el contexto permitía, lo cual es coherente 

con el espíritu de la etnografía como forma de conocimiento situada, vivencial y relacional. 

A continuación, se describe el procedimiento metodológico que se siguió, incluyendo las 

estrategias, dificultades y ajustes que fueron necesarios a lo largo del proceso. 

 

 



65 
 

❖ Primer acercamiento a la comunidad 

El primer acercamiento a la comunidad se realizó el 13 de enero de 2025, con entrevistas 

previamente elaboradas y un plan estructurado para iniciar el trabajo de campo. Sin embargo, las 

condiciones climáticas (lluvia intensa) y sociales (suspensión de clases y poca presencia de 

personas en la calle) limitaron significativamente la posibilidad de entrevistar a más de una 

persona. Solo fue posible realizar una entrevista con una informante clave, una comerciante local. 

Durante esta entrevista, se hizo evidente la importancia de generar un primer vínculo de 

confianza (rapport), comenzando con preguntas personales sobre salud y familia. Conforme 

avanzó la entrevista, se identificó que algunas preguntas resultaban complejas o poco claras para 

la entrevistada, lo cual llevó a realizar ajustes en el momento, optando por preguntas más abiertas 

y centradas en las experiencias de vida y visiones del futuro de la comunidad. 

❖ Dificultades por ausencia de informantes clave 

El 15 de enero de 2025, se realizó un segundo intento de visita con el objetivo de 

entrevistar al comisariado ejidal. No obstante, se obtuvo la información de que este había salido 

de la comunidad por motivos de salud (enfermedad hepática), y se encontraba hospitalizado. 

Asimismo, el agente municipal se encontraba ausente debido a un viaje a Ocozocoautla para 

solicitar apoyo por los recientes problemas de inseguridad. Al no estar disponibles los actores 

clave, se decidió suspender la jornada. 

Esta experiencia evidenció la necesidad de tener flexibilidad en el trabajo de campo, ya 

que existen factores impredecibles como la salud o la inseguridad que condicionan la 

investigación. 

❖ Restricciones por ¿inseguridad? 

El 20 de enero de 2025, se realizó una tercera visita. Sin embargo, al llegar se informó 

que la comunidad había restringido el acceso a personas externas debido a la presencia reciente 

de camionetas con personas presuntamente vinculadas a grupos del crimen organizado. La 

Guardia Nacional había comenzado a patrullar la zona, lo cual generó un ambiente de tensión. 

Como medida de protección, los ejidatarios acordaron no permitir el ingreso de personas ajenas 

a la comunidad hasta que la situación estuviera controlada. 



66 
 

Esta decisión fue respetada por el investigador, reconociendo la autonomía de la 

comunidad y la importancia de priorizar la seguridad colectiva. Este hecho representó una 

lección sobre los límites éticos de la investigación y la necesidad de empatía en contextos 

complejos. 

❖ Suspensión temporal y monitoreo a distancia 

El 28 de enero de 2025 se intentó nuevamente ingresar, pero no fue posible. Se logró 

conversar brevemente con algunos ejidatarios, aunque por motivos personales el investigador se 

retiró. A partir de ese momento se decidió suspender temporalmente el trabajo de campo. 

Durante el periodo de suspensión, se mantuvo un monitoreo constante de la situación 

de la comunidad a través de los informantes clave, con quienes se estableció contacto semanal 

para conocer el estado de seguridad y evaluar posibles fechas de regreso. 

❖ Retorno de entrevistas 

El 13 de febrero de 2025, se retomó el trabajo de campo. Aunque el ambiente era más 

tranquilo, persistía el temor entre los habitantes por la situación de inseguridad. Se realizó un 

recorrido por la comunidad para ubicar los domicilios de las personas seleccionadas para 

entrevista. Algunas no se encontraban en sus hogares o no tenían disponibilidad, por lo que no 

se lograron entrevistas en esa jornada. 

El 18 de febrero, se realizó un nuevo intento de ingreso, pero el acceso fue nuevamente 

restringido debido a la entrada de las Fuerzas de Reacción Inmediata Pakal (FRIP), quienes 

buscaban a personas prófugas. La comunidad, al no sentirse segura, decidió cerrar nuevamente 

la entrada a personas ajenas, salvo personal docente o del municipio. 

Finalmente, el 24 de marzo de 2025, se autorizó el ingreso a la comunidad. En esa jornada 

se realizaron tres entrevistas: a una mujer comerciante que no está formalmente reconocida 

como pobladora ni ejidataria; a una joven de 17 años estudiante; y a un joven de la misma edad. 

Estas entrevistas permitieron acceder a perspectivas distintas, especialmente de jóvenes, sobre 

el presente y futuro de la comunidad. 

 

 



67 
 

❖ Observación participante y visitas 

El 25 de marzo, uno de los informantes clave invitó al investigador a visitar su rancho 

para observar directamente las prácticas agrícolas. Por motivos de salud del informante, la visita 

no se concretó. Sin embargo, el 28 de marzo, se lograron realizar dos entrevistas adicionales: una 

al “historiador” local, persona reconocida por su conocimiento de la historia comunitaria y fuerte 

sentido de pertenencia; y otra a una ama de casa hablante de tsotsil, madre de los únicos hijos de 

la comunidad que actualmente cursan estudios universitarios. 

Posteriormente, el 21 de abril, se concretó finalmente la visita al rancho. El informante 

—ex comisariado ejidal— mostró sus animales y compartió su experiencia de vida y su labor 

como autoridad comunitaria. También se entrevistó a su esposa, quien relató con detalle los retos 

de la vida cotidiana, el trabajo doméstico y la crianza en ese contexto rural. 

❖ Mi rol como investigador 

Como estudiante, mi rol dentro de la comunidad no fue el de un experto ni el de un 

funcionario, sino el de alguien que está aprendiendo y que llega con humildad a escuchar. Esto 

me permitió establecer vínculos más cercanos con algunas personas, aunque también encontré 

momentos de distancia, desconfianza o silencio, que entendí como parte del proceso. Reconocer 

mi lugar como aprendiz fue importante para no imponer mis tiempos ni mis preguntas, y para 

entender que la investigación se construye desde el respeto mutuo. 

La técnica principal fue la entrevista semiestructurada, adaptada de acuerdo con el 

contexto y al perfil del informante, enfocándose sobre su experiencia de vida y no tanto en su 

conocimiento académico o técnico. Además, se realizaron recorridos de observación por la 

comunidad y el rancho, donde se tomaron notas de campo. En varias ocasiones, las entrevistas 

surgieron de conversaciones informales o visitas espontáneas, lo que dio lugar a información 

valiosa que no estaba planeada. 

El proceso de trabajo de campo fue una experiencia formativa como investigador en 

muchos sentidos. Para mi formación como investigador, enfrenté obstáculos reales como el 

clima, la inseguridad, la ausencia de actores clave o la falta de disposición de algunas personas 

para participar. Aprendí que una investigación no siempre sigue el plan ideal, y que es necesario 

tener flexibilidad, paciencia y, sobre todo, humanidad. 



68 
 

Para concluir, para mí, las entrevistas, los silencios, los conflictos internos, las caminatas 

bajo la lluvia o los días sin acceso a la comunidad, e incluso las ganas de rendirme y no hacerlo 

también son parte de la investigación. Todo ello me enseñó que investigar no es sólo obtener 

respuestas, sino también estar dispuesto a convivir con la incertidumbre, a observar con atención 

y a escuchar con respeto. Este proceso como investigador, me ayudó a comprender mejor el 

valor del trabajo de campo y la responsabilidad que implica acercarse a una comunidad desde la 

mirada del desarrollo humano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



69 
 

CAPÍTULO IV. DESARROLLO HUMANO EN EL 

EJIDO AMADOR HERNÁNDEZ GONZÁLEZ 

4.1 DESARROLLO HUMANO Y COMUNIDAD 
"Para los pueblos indios, el mundo no es un recurso a ser explotado, sino una casa que 

se habita. El bienestar no es la acumulación de bienes, sino el equilibrio de las relaciones: con 

los otros, con la naturaleza, con los dioses." — Bonfil (1987) 

Las palabras de Bonfil resuenan en los caminos, los cultivos y las asambleas del ejido 

AHG. Este capítulo no busca imponer definiciones externas sobre el desarrollo humano, sino 

reconstruirlo a partir de las prácticas vividas, los sentires compartidos y los saberes comunitarios 

que lo sostienen y de ahí relacionarlas con la teoría. A través de las voces de ejidatarios, mujeres 

cuidadoras, jóvenes estudiantes, migrantes y padres de familia, se teje una comprensión situada 

desde la comunidad AHG del bienestar, profundamente vinculada a la comunalidad, al arraigo 

territorial y a las condiciones estructurales que los rodean. 

4.1.1 COMUNALIDAD: ELEMENTOS QUE SOSTIENEN LA VIDA 

En el ejido AHG, la comunalidad no es un concepto, es un elemento que se convierte 

en experiencia viva que guía algunas formas de relación, del organización del trabajo, la manera 

de resolver conflictos y el modo de entender la vida. Se manifiesta en la organización colectiva, 

la crianza comunitaria, las faenas compartidas, el tequio, las fiestas tradicionales y el respeto por 

la tierra como base de existencia. La comunalidad aquí no es un recurso discursivo, es una 

práctica diaria que da sentido a lo que significa ser comunidad. 

Luis, ejidatario, lo expresa con claridad:  

"Aquí nos apoyamos buenamente como podemos, nos apoyamos siempre, si alguien tiene un 

apuro en cuestión de seguridad, pues aquí lo apoyamos rápido, cualquier ciudadano puede poner la cadena 

si hay un sospechoso en un vehículo, no es necesario que un policía lo haga, básicamente todos somos 

policías en momentos así" (entrevista semiestructurada, mayo 2025). 

Este tipo de declaraciones muestran una estructura ética donde el bienestar no es 

individual, sino colectivo, y donde el sentido de responsabilidad se comparte entre todas y todos. 

Como afirma Esteva (2024), la comunalidad es "el modo en que los pueblos se organizan para 



70 
 

vivir juntos y cuidar lo que les da vida". Floriberto Díaz (2002) la define como "la expresión del 

nosotros, del acuerdo de los pueblos con su territorio, su historia y su cultura". 

Luis añade: "mi identidad cultural va con la gastronomía, nuestra música, la tradición 

oral lo que son leyendas, nuestros cuentos, siento que va más con eso, lamentablemente con la 

vestimenta pues ya no la practicamos" (entrevista, marzo 2025). 

Esto nos remite a cómo la identidad no es solo una referencia al pasado, sino una 

construcción continua en diálogo con las generaciones. El ejido, la asamblea, las redes de ayuda 

mutua y el respeto intergeneracional conforman un sistema de organización que da sentido y 

estructura a la vida cotidiana. Se trata de un modelo que articula lo político, lo económico, lo 

afectivo y lo espiritual bajo principios de reciprocidad y responsabilidad común. 

La comunalidad en el ejido AHG también representa un horizonte de posibilidad para 

enfrentar las múltiples crisis que afectan al medio rural: desde el cambio climático hasta la 

migración forzada. Al afianzar relaciones basadas en la confianza y la cooperación, se construyen 

mecanismos de resiliencia que trascienden las soluciones individuales. Este tejido social, basado 

en la vida compartida y el arraigo, permite imaginar el desarrollo humano no como una meta 

abstracta, sino como una cotidianidad digna. 

4.1.2 SALUD: ENTRE LA EXCLUSIÓN INSTITUCIONAL Y LA 

DIGNIDAD HUMANA 

El sistema de salud público, aunque presente en el discurso de políticas nacionales, se 

percibe como lejano, limitado y muchas veces ajeno a la realidad de las personas. 

Nereida, expresa su molestia: 

 "Pues mal, porque siempre que llega a la clínica siempre te dicen que no hay medicamentos, 

nada más te dan recetas, a veces los doctores están de malas, a veces no siempre, pero los veo siempre que 

andan aburridos por el calor que los hace. Bueno yo lo veo mala porque no te atienden cuando debe ser, 

la gente te mal contesta te mira mal, lo más importante es el medicamento, consigue tu dinero y ve al 

pueblo. Si hay medicamentos bueno rara la vez que hay.” (entrevista, mayo, 2023). 

Estas experiencias reflejan una estructura que privilegia un saber médico tecnocrático o 

el uso de medicamentos frente a una riqueza de saberes tradicionales que han sido deslegitimados. 

Santos (2006) conceptualiza esto como epistemicidio: la eliminación simbólica y material de 



71 
 

otros conocimientos por parte del saber hegemónico. Sin embargo, frente a esto, las personas 

mayores de la comunidad han sostenido ciertas alternativas como resistencia. 

Isidro, desde su experiencia con las enfermedades y la herbolaria, añade: 

 " Pues nos pegó, bueno a mí me pego y me pego un poco recio, pero hasta ahí, gracias a dios no 

paso a más, puro medicamento de hierbas con eso me dieron para estar tomando y funcionó ahí estamos 

todavía.". (Entrevista, mayo, 2023) 

Aquí no solo se expresa una carencia institucional, sino una opción política y afectiva 

por defender un modelo de salud occidental. Las prácticas de sanación —limpias, infusiones, 

oraciones, recomendaciones comunitarias— constituyen no solo una estrategia de emergencia, 

sino una concepción holística de bienestar donde cuerpo, espíritu, entorno y comunidad son 

inseparables. Gudynas (2011) relaciona esto con el "buen vivir", una propuesta de bienestar 

anclado en la armonía con la naturaleza, la autosuficiencia y el respeto a los ciclos propios del 

entorno. 

Además, el acceso físico a servicios médicos está mediado por distancias geográficas, 

precariedad en la infraestructura, y una atención verticalizada. Estos testimonios revelan 

situaciones de discriminación, maltrato o indiferencia. Este quiebre en la confianza institucional 

ha reforzado los vínculos comunitarios como una alternativa viable. La salud, entonces, es 

también un reflejo de cómo el desarrollo humano se resignifica desde lo común, más allá de lo 

estatal. 

4.1.3 EDUCACIÓN: UNA ASPIRACIÓN QUE TROPIEZA CON 

BARRERAS ESTRUCTURALES  

La educación formal representa una promesa que muchas veces no se cumple.  

Nereida, menciona lo siguiente:  

"Hay jóvenes que, si quieren salir adelante, si quieren superarse, le echan muchas ganas, pues 

una de ellos que he visto es mis sobrinas que han sido muy inteligentes, le han puesto mucho interés a lo 

que es la escuela a pesar dirían de la economía que muchas veces carece uno, pues a pesar de eso han 

podido sobrellevar el estudio, ahí batallando, pero si, ya están en la universidad, quieren pues salir 

adelante, haya o no hay dinero salen adelante. Hay también jóvenes que tienen el apoyo de sus padres, 

pero no les gusta el estudio, ahí lo llevan dirían nada más por cumplir" (entrevista, mayo, 2023). 



72 
 

La escuela es deseada, pero también vivida como distante y como un reto difícil de 

alcanzar. La distancia física y simbólica entre los sistemas educativos urbanos y las realidades 

rurales es un problema estructural. Como señala Bourdieu (2013), la escuela reproduce formas 

de capital cultural que no son neutras, y que desfavorecen a quienes no pertenecen a la cultura 

escolar dominante. 

En el caso del ejido AHG, la falta de recursos económicos, la ausencia de universidades 

cercanas, y el desarraigo cultural de los planes educativos generan frustración. La educación 

superior no solo implica moverse geográficamente, sino adaptarse a contextos donde se 

desvaloriza el origen rural. 

A pesar de ello, Isidro concluye: "Nosotros como padres queremos lo mejor para 

nuestros hijo y para que nosotros tengamos a nuestros hijo con educación lo primero debe de 

ser la escuela” (entrevista, mayo, 2023). 

Esta voluntad de formación se inscribe en lo que Sen (2000) llama "capacidad de agencia": 

la posibilidad real de elegir el tipo de vida que se valora. Pero esa capacidad está limitada por una 

estructura que, en vez de ampliar libertades, las restringe. El desafío para la comunidad es 

solicitar o construir modelos educativos más pertinentes, interculturales y territorializados que 

no obliguen a abandonar la comunidad para desarrollarse. 

4.1.4 ECONOMÍA COMUNAL: ENTRE EL CUIDADO Y EL ARRAIGO  

Nereida resume a sus palabras la económica local en la comunidad: 

 "La agricultura no deja mucho dinero, lo que nomas deja es comida, que no le falte comida a 

la familia  y lo indispensable pero lo demás no y ahí se tiene que conformar con lo que haya, pero ahorita 

porque ya hay un poco más de oportunidades ya salen a trabajar a otros lados, pero ya se ve que hay un 

poco mejor, en algunos no en todos" (entrevista, mayo, 2023). 

Lejos del modelo económico capitalista basado en la acumulación, la economía en el 

ejido AHG se basa en la suficiencia, el apoyo mutuo y la conexión con la tierra para satisfacer 

sus necesidades. Las actividades ganaderas, agrícolas, los oficios locales y el intercambio de 

bienes y servicios están mediados también por relaciones de confianza. 

Y lo interesante, es que el desarrollo económico no se concibe solo como 

enriquecimiento individual, sino como sostenimiento colectivo y con la tierra. Las remesas 



73 
 

provenientes de migrantes también juegan un papel, pero no sustituyen totalmente el valor de 

las prácticas económicas tradicionales. Gudynas (2011) advierte que estas economías no deben 

ser vistas como subdesarrolladas, sino como alternativas viables al modelo extractivista. 

Frente a las crisis económicas nacionales o globales, esta economía del cuidado 

demuestra una mayor resiliencia. Su lógica no es la ganancia, sino el mantenimiento de la vida, 

lo que incluye la tierra, los vínculos comunitarios, la memoria y el futuro de las generaciones por 

venir. Es necesario que no se ignoren solo por indicadores y que mediante políticas públicas 

reconozcan, fortalezcan y no sustituyan este modelo. Apostar por estas formas de economía 

implica reconocer que existen otros caminos hacia el bienestar, y que muchos de ellos ya están 

en marcha desde las comunidades. 

Desde las voces de quienes habitan el ejido AHG emerge una forma distinta de entender 

el desarrollo humano. No se mide por ingresos ni por índices abstractos. Se mide en la 

cooperación, en la salud que honra a la naturaleza, en la educación que aspira sin negar el origen, 

en la economía que sostiene sin explotar. 

La comunalidad no es solo un valor, es el corazón de este desarrollo. Como afirma Elena: 

"es importante ser buena persona, la educación que nos han dado aquí en la comunidad, ser 

bueno con las personas, apoyarnos entre todos"(entrevista, marzo, 2025). 

Esta frase encierra una crítica profunda al modelo hegemónico y, al mismo tiempo, una 

afirmación potente de lo que significa vivir bien: estar con los otros, en la tierra, con dignidad, y 

esperanza. En la comunidad del ejido AHG y quiero creer que, en otras comunidades, el 

desarrollo humano tiene otros nombres, rostros y palabras. No puede desligarse de la cultura, de 

la historia ni de las prácticas afectivas que sostienen la vida. 

Los testimonios recogidos muestran que el desarrollo humano no es un paquete de 

indicadores externos, sino una construcción que responde a los contextos específicos, a las 

resistencias, a las formas de organización y al deseo de dignidad.  

Quisiera cerrar esta parte mostrando que el desarrollo humano no es una meta individual, 

sino un proceso compartido, encarnado en el cotidiano de una comunidad que resiste, se 

organiza y actúa desde lo común. 



74 
 

4.2 DESARROLLO HUMANO COMO CULTURA EN EL EJIDO 

AMADOR HERNÁNDEZ GONZÁLEZ 
Este capítulo presenta los resultados del trabajo de campo realizado en el ejido AHG 

desde el año 2023 hasta febrero de 2025, desde una perspectiva de procesos culturales y del 

Desarrollo Humano. La indagación se centra en la organización social; sus cambios y permanencias, 

abarcando aspectos del idioma nativo7, las festividades, los rituales, la economía, la migración, la 

juventud y la hipercultura, así como el ciclo de vida.  

El hilo conductor es comprender eso que llamamos cultura desde dos perspectivas 

vinculadas. Por una parte, como un proceso vivo de reproducción social y de satisfacción de 

necesidades, a la manera clásica de Malinowski (los argonautas del pacifico occidental, 1986), 

quien entiende la cultura como un entramado institucional que atiende necesidades biológicas 

(subsistencia, reproducción), instrumentales (organización, tecnología, economía) y simbólicas 

(significados, rituales, pertenencia).  

Por otra parte, contemplado el concepto de cultura como significados de Geertz (2005), 

quien explica la cultura como un entramado de significaciones en el que los seres humanos se 

encuentran inmersos. No se trata de un conjunto de objetos materiales ni de simples costumbres 

observables, sino de un sistema simbólico que otorga sentido a las acciones, las relaciones y los 

valores dentro de una comunidad. En esta perspectiva, la cultura es una red de significados 

compartidos, creada y recreada por los propios actores sociales, que permite interpretar la realidad 

y orientar la vida colectiva. 

Completando las dos concepciones de cultura anteriores, James Clifford (2001), sostiene 

la idea de que no existen culturas puras o totalmente delimitadas. Las culturas son históricamente 

móviles, relacionales y atravesadas por rutas más que por raíces. En el caso estudiado, la 

migración, el adventismo, las redes digitales y las remesas producen ensamblajes inestables de 

formas de vida. La tradición misma es una invención situada y estratégica; lo que cambia no es 

la existencia de tradición, sino sus contenidos, ritmos y justificaciones públicas. 

 
7 La comunidad tiene de origen la lengua tsotsil y zoque por la migración de las familias fundadoras del 

ejido. 



75 
 

Por su parte, el enfoque de las capacidades de Sen (2000) y Nussbaum (2012) permite 

leer estos procesos culturales como ampliaciones o restricciones reales de lo que las personas 

pueden ser y hacer, más allá de indicadores puramente económicos. El análisis reconoce, además, 

que la cultura es un campo de conflicto y transformación (Bourdieu, 2001; Escobar, 2017; Esteva, 

2024), y que los procesos globales digitales generan formas de hipercultura que conviven con lo 

local y procesos culturales que se mantienen a lo largo del tiempo (Han, 2018; Lipovetsky y 

Serroy, 2015). 

Uno de los hallazgos más relevantes es el estado actual de la lengua zoque y tsotsil en la 

comunidad. De acuerdo con los testimonios, el número de hablantes activos ha disminuido en 

las últimas décadas y esto ha hecho que no se sientan identificados como hablantes de la lengua, 

así explica Fernanda esta pérdida de identificación: “No ya no, porque ya no lo hablo” 

(Entrevista, marzo, 2025). 

Este proceso de desplazamiento lingüístico coincide con diagnósticos regionales sobre 

la pérdida de lenguas indígenas en Chiapas y en el país, documentados por el Instituto Nacional 

de Lenguas Indígenas en su Catálogo de las Lenguas Indígenas Nacionales (INALI, 2013).  

Desde el enfoque del Desarrollo Humano, la reducción en el uso de la lengua tsotsil 

compromete capacidades asociadas a la identidad cultural, la autoestima colectiva y la 

transmisión intergeneracional de saberes. Siguiendo a Malinowski (1986), la lengua es una 

institución cultural que satisface necesidades simbólicas y sociales: posibilita la cohesión, la 

memoria y la orientación práctica de la vida cotidiana. Su debilitamiento no sólo es un fenómeno 

lingüístico, sino una transformación de los soportes de la vida en común. 

En términos de reproducción social, el retroceso de la lengua tsotsil y la pérdida total de 

la lengua zoque afecta la enseñanza informal de normas, valores y taxonomías locales (por 

ejemplo, plantas, animales, topónimos), con efectos en la agencia juvenil: disminuye la 

competencia para participar en prácticas tradicionales (faenas, festividades) y reduce espacios de 

reconocimiento simbólico. No obstante, la lengua persiste como emblema de pertenencia y 

frontera identitaria: incluso quienes no la hablan fluidamente la invocan como marcador de ‘lo 

propio’. Este uso emblemático, aunque frágil, es un recurso para futuros proyectos de 

revitalización que utiliza la propia comunidad para acceder a recursos o planes que da el Estado 

para los grupos étnicos. 



76 
 

Las festividades religiosas y los rituales comunitarios siguen ocupando un lugar central 

en la vida social. Los entierros, por ejemplo, congregan a vecinos y parientes en un trabajo 

distribuido: “En los entierros todos ayudan, cada uno tiene su tarea, desde los que oran en las 

iglesias hasta los que acomodan la casa del difunto” (Laparra, 2025). Desde la mirada funcional 

de Malinowski (1986), estos rituales satisfacen necesidades sociales de cohesión, control de la 

incertidumbre y reafirmación de vínculos.  

Y en el caso del ejido AHG, según Geertz (2005), esta red de significados se observa, en 

los rituales de entierro: más allá de la música o la comida ofrecida, lo que está en juego es el 

reconocimiento de la persona fallecida y el prestigio de su familia. La práctica adquiere valor 

cultural porque expresa afecto, cohesión social y memoria comunitaria, y no únicamente porque 

constituye una costumbre o tradición repetida. 

Al mismo tiempo, la comunidad ha reconfigurado su calendario ritual por la influencia 

del adventismo, que ha desplazado o resignificado celebraciones católicas como el Día de 

Muertos o la Virgen de Guadalupe. Este viraje debe entenderse como un proceso de 

transformación cultural, más que como una pérdida lineal: la comunidad ha adaptado símbolos 

y prácticas para responder a nuevas orientaciones morales sin anular por completo la 

reciprocidad y la cooperación que sostienen la vida comunal. 

A partir de lo observado: “Desde el viernes en la tarde los que son de la religión 

adventista ya no trabajan, hasta el lunes, los que se quedan trabajando son los católicos de la 

comunidad” (Laparra, 2025). 

Analíticamente, estos espacios rituales operan como mecanismos de reproducción social: 

asignan roles, distribuyen prestigio y ordenan el tiempo social. Y esto no solo sucede en los 

entierros, por ejemplo, los bautizos y matrimonios también se juzga el cumplimiento de 

obligaciones y la solidaridad de las familias en las fiestas con sus invitados, resaltando sus 

capitales. 

No obstante, las transformaciones religiosas introducen tensiones: coexisten normas 

distintas para el consumo, el ocio y las celebraciones, y emergen debates sobre lo ‘correcto’ o 

‘propio’. La cultura, por tanto, aparece como un campo de disputa normativa donde se negocia 

la continuidad de las formas de vida (Escobar, 2017; Esteva, 2024). 



77 
 

Otro elemento para comprender la cultura de la comunidad es la organización social, 

esta se estructura en torno al régimen ejidal, que distingue entre tres categorías: 

Desde el enfoque de las capacidades, la diferencia entre poder deliberativo (voz efectiva) 

y acceso a servicios básicos sugiere que la libertad sustantiva para ‘participar y ser oído’ está 

distribuida de manera desigual (Sen, 2000; Nussbaum, 2012). 

Visto desde la antropología del poder, la tenencia de la tierra funciona como principio 

de clasificación social y de legitimidad política (Bourdieu, 2001): esto define quién puede hablar, 

decidir y ocupar cargos. La reproducción de estas jerarquías se actualiza en cada asamblea, faena 

y cargo comunitario, y moldea el horizonte de expectativas de jóvenes y mujeres.  

La participación de esposas en representación de migrantes ejidatarios, aunque 

legalmente posible, rara vez se traduce en influencia real: persisten techos de cristal simbólicos y 

prácticos en el espacio deliberativo. 

Figura 7. Estructura piramidal de la organización social en el ejido AHG. 

Fuente: Elaboración propia, 2025 



78 
 

Dentro de la economía local la cual se sostiene en la milpa —base alimentaria, ecológica 

y moral— y en actividades como la ganadería y el pequeño comercio se pueden ver otros 

elementos culturales. Sin embargo, la migración se ha consolidado como estrategia central de 

reproducción doméstica. Los migrantes hacia Estados Unidos o Canadá gozan de un prestigio 

económico asociado a las remesas, a la construcción de viviendas y a ciertos consumos, pero su 

ausencia genera conflictos institucionales: dejan de participar en asambleas y suelen delegar su 

representación en sus esposas, quienes raramente son escuchadas dentro de las asambleas y 

dentro de la propia comunidad. 

A su retorno, algunos son percibidos como fracasados por no haber aguantado en el 

norte; otros impulsan cambios al proponer modernizaciones tecnológicas o estéticas en la comunidad. 

En contraste, quienes se desplazan temporalmente a Tuxtla Gutiérrez, otras ciudades o 

destinos turísticos como Cancún, con idas y vueltas, no son nombrados como migrantes sino 

como personas que “fueron a trabajar a tal lado o que no lograron llegar” (Laparra, 2025). Su 

prestigio es menor que el de quienes estuvieron en Estados Unidos. No obstante, existe una 

movilidad social por vía educativa: jóvenes que cursan licenciaturas y acceden a empleos mejor 

remunerados son valorados con un estatus particular como lo menciona Luis: “ha habido 

generaciones nos llena de orgullo decir soy de Amador tengo tal carrera” (entrevista, mayo,2025). 

Estas dinámicas confirman que la migración (re) calibra las jerarquías internas y redefine 

aspiraciones y horizontes de vida. A escala estatal y nacional, los flujos y las remesas han 

aumentado de forma sostenida en la última década (CONAPO, 2021), con impactos 

ambivalentes en las capacidades: se amplía la seguridad material, pero se erosionan vínculos 

familiares y sociales; así como las prácticas que sostienen la cooperación cotidiana. 

Y algo que menciona Fernanda: “Algunos de mis amigos se fueron porque aquí no hay 

trabajo, pero cuando vienen ayudan a la comunidad” (entrevista, marzo, 2025). 

Agregando que la juventud navega entre mundos. Ya que conserva elementos locales —

como el uso parcial de la lengua y la participación en rituales—, pero también se identifican con 

repertorios globales (K‑pop, anime, dramas coreanos, corridos tumbados) que median deseos, 

afectos y estilos de vida.  

Como le menciona Luis:  



79 
 

Ya tocan como influenciados de allá afuera, ya nadie te va a cantar una canción romántica de 

José José ya no, una canción de Perales, de Silvio Rodríguez nadie sabe quién es Joaquín Sabina ahora 

estamos en la época del bad bunny y los corridos tumbados (entrevista, marzo, 2025) 

Esta doble o múltiple pertenencia puede comprenderse a partir de la hiperculturalidad, 

es decir, la coexistencia y circulación intensiva de códigos culturales en la vida cotidiana (Han, 

2018; Lipovetsky y Serroy, 2015). La hipercultura no reemplaza sin más lo local: produce mezclas, 

ironías y selecciones pragmáticas. 

Para comprender la experiencia juvenil en el ejido AHG, me gustaría ampliar el marco 

de la hiperculturalidad con dos aportes clave: el ruido cultural inspirado en Appadurai y la gramática 

local y las comunidades interpretativas de Stanley Fish.  

Primero, siguiendo a Appadurai (2001), denominamos ‘ruido cultural’ a la interferencia 

y superposición de flujos culturales globales (medios, migración, finanzas, tecnologías) que 

distorsionan, remezclan y reindexan los significados locales, generando ambigüedad y 

contingencia en la producción de identidades.  

En el ejido AHG, este ruido se expresa en los repertorios mencionados (K-pop, anime 

o corridos), que coexisten con prácticas y normas comunitarias, y que reordenan aspiraciones de 

estatus y consumo sin disolver del todo las obligaciones rituales. 

Segundo, desde Fish (2016), entendemos que los sentidos no se fijan individualmente, 

sino que emergen de comunidades interpretativas que comparten hábitos de lectura, expectativas y 

reglas —una gramática local— para decidir qué cuenta como correcto o legítimo.  

Las asambleas, los cargos, los rituales y aun los regresos migratorios funcionan como 

foros donde esa gramática local se actualiza: los jóvenes pueden apropiarse de símbolos globales, 

pero su valor social es negociado y filtrado por mayores y autoridades, que conservan capacidad 

de sanción y reconocimiento. 

La autoridad de los mayores se mantiene, pero no sin tensiones: los jóvenes disputan el 

valor de ciertos aprendizajes tradicionales y reclaman espacio para nuevas aspiraciones. Este 

conflicto intergeneracional no implica una ruptura, sino una negociación continua de normas y 

expectativas. Desde el enfoque de capacidades, está en juego qué se considera una ‘vida valiosa’ 

y qué combinaciones de educación, ocio, trabajo y participación se legitiman (Nussbaum, 2012). 



80 
 

El ciclo de vida no se reduce a marcadores biológicos; se define por umbrales culturales. 

La adultez femenina suele iniciarse tempranamente entre los 14 y 18 años, como lo menciona 

Fernanda: “pues las niñas de 14 o de 15, se juntan con personas mayores o de su misma edad” 

(entrevista, marzo, 2025). Cuando se junta la mujer, se le considera una mujer adulta mediante 

la asunción de responsabilidades domésticas y de cuidado; la adultez masculina se asocia a la 

capacidad de generar ingresos (María, entrevista, marzo, 2025) y sostener un hogar.  

Mezclando lo observado con personas mayores de la comunidad, quisiera explicar  el 

valor social del duelo: “El entierro es lo más importante, porque es cuando se ve si la persona 

fue querida; si la familia pone música, su comida y sus invitados” (Laparra, 2025). Estos rituales 

de paso confieren reconocimiento, prestigio a la familia y restablecen el equilibrio comunitario 

(Malinowski, 1986). 

Leído desde el Desarrollo Humano, el ingreso temprano a la adultez puede limitar la 

acumulación de capacidades educativas, particularmente en mujeres, y condicionar trayectorias 

de autonomía y participación, está el ejemplo de María: “Si, mi infancia fue triste, trabaje para mi 

familia” (entrevista, marzo, 2025) 

El ciclo de vida organiza derechos y deberes, tiempo y prestigio; por ello, toda 

transformación cultural —como la migración o los cambios religiosos— repercute en la 

distribución de oportunidades a lo largo de la vida.  

Los resultados muestran que la cultura en el ejido AHG es un campo de conflicto y de 

negociación. Las transformaciones religiosas, la estratificación ejidal, las migraciones y la 

hipercultura juvenil generan tensiones entre continuidad y cambio. En el plano de la 

reproducción social, la cultura distribuye capitales simbólicos (prestigio, reconocimiento), 

sociales (redes de ayuda) y materiales (tierra, remesas) de forma desigual, reproduciendo 

posiciones y expectativas (Bourdieu, 2001). Pero, al mismo tiempo, ofrece recursos para la 

resistencia y la reconfiguración de la vida común. 

Desde Malinowski (1986), estas instituciones culturales siguen satisfaciendo necesidades 

—nutricias, organizativas, simbólicas—, aunque bajo nuevas condiciones históricas. La clave 

analítica es observar cómo la satisfacción de una necesidad (por ejemplo, ingresos vía remesas) 

puede crear déficits en otras (agencia deliberativa, procesos de democratización, cohesión), y 



81 
 

cómo la comunidad inventa arreglos para minimizar esas fricciones (delegación de voz, rituales 

que reafirman pertenencia, redes de cuidado). La cultura, así entendida, no es solamente un 

paisaje armónico, sino una ecología de conflictos y armonías. 

Integrando las dimensiones anteriores, el Desarrollo Humano en el ejido AHG puede 

describirse como un proceso culturalmente situado en el que la ampliación de capacidades 

depende de la negociación cotidiana de conflictos: entre lengua y movilidad, entre rituales y 

nuevas pertenencias religiosas, entre derechos ejidales y reconocimiento social, entre remesas y 

participación, entre autoridad de los mayores e hipercultura juvenil, entre adultez temprana y 

educación prolongada.  

La tarea no es elegir entre ‘tradición’ y ‘modernidad’, sino sostener formas de vida que, 

sin perder su anclaje comunitario, amplíen libertades reales para todos y todas. 

El caso muestra que la cultura no es un repertorio fijo, sino un campo dinámico donde 

coexisten resistencia y transformación. En esta comunidad, la lengua, los rituales, la organización 

ejidal, la economía y la migración, la juventud y el ciclo de vida articulan una gramática de la vida 

buena que hoy se debate y se reescribe. 

CULTURA DE LAS NECESIDADES  

Para finalizar este capítulo quisiera proponer para reflexionar, el concepto de cultura de 

las necesidades para nombrar la articulación concreta entre instituciones y significados culturales y 

el conjunto de capabilidades8 que las personas pueden realizar, esto basado en la comunidad del 

ejido AHG, la noción combina:  

A) la visión funcional de Malinowski (1986), donde las instituciones satisfacen 

necesidades biológicas, instrumentales y simbólicas; y  

B) el enfoque de capacidades de Sen (2000) y Nussbaum (2012), que concibe el desarrollo 

como expansión de libertades sustantivas y capacidades centrales. 

 
8 es una traducción del inglés "capabilities", que se refiere al conjunto de funcionamientos y libertades que 

una persona tiene para elegir y realizar las cosas que desea para vivir la vida que valora, siendo un concepto clave 
en la teoría del desarrollo humano propuesta por Amartya Sen  



82 
 

Así, una cultura de las necesidades no se limita a cubrir carencias materiales, sino que 

organiza la posibilidad efectiva de ser y hacer —hablar la lengua, deliberar en asamblea, cuidar y 

ser cuidado, celebrar rituales, migrar sin perder voz— según gramáticas locales de valor. 

En términos operativos, una cultura de las necesidades se verifica cuando:  

1) las instituciones locales proveen satisfactores adecuados (Malinowski) sin imponer 

trayectorias que anulen capacidades centrales (Nussbaum);  

2) las controversias o conflictos sobre lo valioso se tramitan en foros que amplíen las 

agencias y obtengan reconocimiento (Sen); y  

3) el ruido cultural global (Appadurai) no cancela la gramática local (Fish), sino que la obliga 

a explorar y explicitar criterios de justicia y pertenencia. 

Bajo este prisma, los diferentes conflictos (por tierra, asamblea, género y migración) son 

diagnósticos de desajustes entre necesidades y capacidades, más que fallas culturales.  

Y para finalizar, me gustaría sintetizar lo visto en este capítulo en la siguiente tabla, que 

sirve para la organización de las ideas, el entendimiento de cómo los datos empíricos 

recolectados se relacionan con la teoría y cómo a partir de eso, se pueden construir nuevas 

configuraciones para comprender temas como el Desarrollo Humano desde lo localizado. 

Tabla 2. Cultura y Desarrollo Humano en AHG. 

Autor/a Concepto Clave Qué entiende por 
cultura 

Implicaciones para el 
Desarrollo Humano 

Aplicación en AHG 

Malinowski 
(1986) 

Necesidades y 
satisfactores 
institucionales 

Sistema de instituciones 
que satisfacen 
necesidades biológicas, 
instrumentales y 
simbólicas 

Evaluar si instituciones 
locales proveen 
satisfactores adecuados 
sin desestructurar la 
vida colectiva 
 

Milpa, rituales y cargos como 
satisfactores; tensiones 
cuando remesas sustituyen 
cooperación y voz en 
asamblea 
 

Geertz 
(2005) 

Cultura como 
entramado de 
significaciones 
compartidas que 
orientan la acción 
humana. 

La cultura es un sistema 
simbólico donde las 
personas tejen y 
comparten significados. 
No se reduce a objetos 
o prácticas observables, 
sino a la red de sentidos 
que hace que una acción 
tenga valor social y no 
sea un simple 

El desarrollo no puede 
entenderse únicamente 
en términos 
económicos o 
materiales, sino como la 
posibilidad de habitar y 
reproducir significados 
valiosos. El bienestar está 
ligado a mantener la 
capacidad de participar 
en esas tramas 

La participación en la 
asamblea o en los cargos no es 
solo gestión política, sino un 
acto cultural que refuerza la 
identidad y el sentido de 
pertenencia colectiva. 
 



83 
 

Fuente: Elaboración propia, 2025. 

4.3 CAPITAL SOCIAL COMUNITARIO EN EL EJIDO AMADOR 

HERNÁNDEZ GONZÁLEZ 
El capital social comunitario (CSC) constituye un elemento central para comprender 

cómo las comunidades rurales sostienen sus dinámicas de cooperación, organización y desarrollo 

humano. Según Gerónimo (2018), el CSC refiere al conjunto de redes, normas y confianzas que 

facilitan la acción colectiva y permiten alcanzar objetivos comunes. Este enfoque dialoga con las 

aportaciones de Putnam (2003), Coleman (1990), Ostrom (2000) y Durston (2000), quienes han 

destacado la relevancia de la confianza y la reciprocidad para la cohesión social. En el ejido AHG, 

el CSC se expresa en prácticas cotidianas de ayuda mutua, en la organización comunitaria y en la 

forma en que los actores disputan el acceso a recursos, reconocimiento y participación. 

Las relaciones en la comunidad se pueden explicar cómo:  

Las relaciones de confianza entre los habitantes se manifiestan principalmente en la ayuda 

mutua. Cuando una familia enfrenta una enfermedad, otros vecinos ofrecen apoyo económico o comparten 

alimentos; En casos de necesidad en la milpa, los pobladores colaboran en las labores agrícolas, recibiendo 

parte de la cosecha como retribución. (Laparra, 2025) 

comportamiento 
individual. 

simbólicas (lengua, 
rituales, memoria) que 
dan dignidad y 
pertenencia. 

Amartya 
Sen (2000) 

Capacidades y 
libertades 
sustantivas 

Condiciones que 
permiten ser/hacer lo 
que se valora. 

Fortalecer la capacidad 
de las personas para 
decidir sobre su vida y 
participar de manera 
significativa en los 
asuntos colectivo 

Diferenciar acceso a servicios 
vs. poder deliberativo 
(ejidatarios/pobladores) 

Martha 
Nussbaum 
(2012) 

Lista de 
capacidades 
centrales 

Umbral de dignidad 
humana con 
bienes/funciones 
valiosas 

Asegurar mínimos de 
educación, integridad 
corporal, afiliación, 
juego, control político 

Adultez temprana y género: 
riesgo de mermar educación y 
participación 
 

Cultura de 
las 
necesidades 

Articulación entre 
satisfactores 
(Malinowski) y 
capacidades 
(Sen/Nussbaum) 

Arreglos culturales que 
organizan necesidades y 
abren/cierran 
capacidades 

Diagnosticar desajustes 
y diseñar arreglos que 
amplíen libertades sin 
romper soportes 
culturales 

Reconocer la voz de los 
pobladores y los no 
pobladores; canalizar remesas 
a bienes públicos; 
revitalización cultural 



84 
 

Este patrón de reciprocidad también se observa en los préstamos monetarios, en el 

otorgamiento de fiado y en la flexibilidad para el pago de cuotas escolares o de servicios básicos.9 

Asimismo, en las fiestas comunitarias, los invitados no solo participan en el momento 

de celebración, si no, también en la preparación de alimentos y en la organización logística, y 

esto solo se da a los invitados con los que la familia tenga más confianza, mostrando que la 

cooperación se articula en espacios festivos tanto como en los productivos. 

Estos vínculos de confianza, como señala Coleman (1990), son recursos intangibles que 

fortalecen la capacidad de la comunidad para coordinarse. En sintonía, Schutz (2004) enfatiza 

que un conjunto de valores compartidos sustenta el entramado de normas que regulan la vida 

social. En el ejido AHG, compartir alimentos, trabajo y cuidados expresa un marco de valores 

comunes que refuerzan la cohesión, aunque no exento de tensiones. 

La organización comunitaria se articula principalmente a través del sistema de cargos: 

comisariado ejidal, agente municipal, comité de vigilancia y asamblea ejidal. Estos espacios son 

los principales foros de decisión sobre asuntos colectivos, pero el acceso a ellos está limitado 

casi exclusivamente a los ejidatarios.  

Los pobladores y no pobladores participan marginalmente, en comités escolares o de 

padres de familia, aunque generalmente sin influencia decisoria.  

La tabla 3 evidencia cómo el capital social comunitario en ejido AHG se distribuye de 

forma desigual desde el valor de su influencia directa. La asamblea ejidal (1.44), el agente (1.34), 

así como el municipio (1.30)  concentran una mayor cantidad de poder, mientras que pobladores 

(0.29) y no pobladores quedan relegados a espacios de participación secundaria. Esta asimetría 

confirma lo que advierte Bourdieu (2001): el capital social no es un recurso neutral, sino un 

mecanismo de reproducción del poder. En términos de desarrollo humano, esta estructura limita 

la posibilidad de que todos los habitantes expandan sus libertades (Sen, 2000), pues el acceso a 

las decisiones colectivas no depende únicamente de la voluntad individual, sino de la posición 

estructural que cada actor ocupa dentro del sistema ejidal. El capital social, en este sentido, se 

 
9  Este conjunto de acciones es conocido como microfinanzas populares, las cuales son servicios 

financieros orientados a personas de ingresos bajos o excluidos del sistema bancario formal, mediante ahorro, 
crédito y mecanismos adaptados, con el propósito de fomentar desarrollo económico local y acceso financiero 
(Martínez, 2008). 



85 
 

convierte en un filtro que regula quién puede ejercer ciudadanía comunitaria y quién permanece 

en condición subordinada.  

Es así como, el capital social se distribuye de manera desigual: mientras los ejidatarios 

concentran mayores recursos de voz y reconocimiento, los demás actores comunitarios 

experimentan exclusión. 

Bourdieu (2001) señala que el capital social es un recurso ligado a posiciones de poder, 

reproducido mediante el acceso diferencial a redes e instituciones. En esta lógica, la exclusión de 

pobladores y no pobladores de la asamblea implica que sus intereses y necesidades dependen de 

la mediación de los ejidatarios.  

Como sostienen Corona y Pérez (2003) y Córdova (2006), las estrategias de reproducción 

cultural aseguran la continuidad de las jerarquías comunitarias, definiendo quién participa y en 

qué condiciones. 

Aunque en el ejido AHG el capital social comunitario sostiene la cooperación y las 

prácticas de ayuda mutua, también funciona como un instrumento de control político y social. 

Las normas, sanciones y exclusiones no se aplican de manera neutral: responden a la posición 

de los actores dentro de la estructura ejidal. Los ejidatarios, por ejemplo, definen las sanciones y 

ejercen autoridad sobre conflictos familiares o comunitarios, mientras que mujeres, jóvenes y no 

pobladores carecen de mecanismos efectivos para cuestionar estas decisiones. Esta dinámica 

confirma lo señalado por Bourdieu (2001), quien entiende el capital social como un recurso de 

Fuente: Elaboración propia, 2025 

Tabla 3. Lista de Actores e influencia. 



86 
 

dominación simbólica y material, que legitima jerarquías y asegura la continuidad de posiciones 

privilegiadas. El CSC, lejos de ser solo un bien colectivo, se convierte en un filtro que distingue 

entre ciudadanía plena y ciudadanía subordinada, determinando quién puede participar en lo 

público y quién queda relegado a la dependencia. 

El capital social comunitario se sostiene también en mecanismos normativos. Entre los 

más relevantes se encuentran las multas por incumplimiento de pagos, la obligación de cooperar 

en faenas y el toque de queda que prohíbe salir después de las 9 de la noche, salvo para el comité 

de vigilancia; este último actúa en situaciones de violencia intrafamiliar, llegando a encarcelar 

temporalmente al agresor.  

Asimismo, las normas sociales se expresan en prácticas de exclusión hacia los no 

pobladores, en el estigma hacia mujeres solteras o migrantes, y en la asignación de prestigio según 

la riqueza material o el número de tierras. 

De acuerdo con Ostrom (2000), estas reglas comunitarias constituyen mecanismos de 

autorregulación que garantizan la sostenibilidad de los bienes comunes. No obstante, también 

producen desigualdades, pues los que carecen de tierras o reconocimiento ejidal tienen menor 

capacidad para incidir en las decisiones. 

La migración internacional y nacional tiene un impacto profundo en el CSC. Las familias 

con migrantes suelen mejorar su poder adquisitivo gracias a las remesas, invirtiendo en 

construcción de viviendas, negocios de comida o transporte. Aunque la participación de los 

migrantes en la asamblea es indirecta, muchas veces canalizada a través de sus esposas, sus 

decisiones continúan influyendo en la vida comunitaria. 

La migración confiere estatus social, pero también genera tensiones por la ausencia de 

participación directa y la percepción de abandono. 

Putnam (2003) advierte que el capital social puede fragmentarse cuando los vínculos 

comunitarios son reemplazados por relaciones más débiles o externas. En el ejido AHG, aunque 

los migrantes mantienen lazos simbólicos —por ejemplo, conectándose por videollamada a las 

fiestas—, la falta de presencia física modifica los equilibrios de poder en la comunidad. 

La división religiosa entre adventistas (52%) y católicos (34%) introduce un eje de 

conflicto en la cohesión social. Para los católicos, la reducción de fiestas religiosas significa una 



87 
 

pérdida cultural, mientras que para los adventistas representa una transformación positiva hacia 

nuevas formas de unidad. 

Pese a las diferencias, los rituales, especialmente los entierros, mantienen su centralidad 

en la reproducción del capital social, al reforzar los lazos de solidaridad y el prestigio de las 

familias anfitrionas.  

En la comunidad existen actores con mayor y menor acceso al capital social. Los 

ejidatarios poseen capital social comunitario más robusto, al concentrar voz y voto en la 

asamblea, para ver su influencia en la comunidad, véase la gráfica 5: 

El plano de influencias muestra que la comunidad opera bajo un modelo centralizado, 

donde los ejidatarios (asamblea ejidal) aparecen como nodos estratégicos y los migrantes o no 

pobladores ocupan posiciones periféricas. Políticamente, esto configura un campo de 

dependencias donde las decisiones fluyen de un centro con legitimidad hacia márgenes con poca 

capacidad de respuesta. Este patrón coincide con la crítica de Ostrom (2000) al advertir que las 

reglas comunitarias pueden sostener la cooperación, pero también reforzar jerarquías de acceso. 

En la práctica, esto significa que la confianza y la reciprocidad, aunque presentes, no son 

Gráfica 5. Plano de influencia y dependencia entre actores. 

Fuente: Elaboración propia, 2025 



88 
 

horizontales. Tal como señala Sen (2000), la desigualdad en las capacidades reales se amplifica 

cuando ciertos grupos requieren de mediadores para ser escuchados., Así, el capital social en el 

ejido AHG no actúa como un recurso integrador universal, sino como una estructura selectiva 

que otorga poder a unos y dependencia a otros. 

Los pobladores tienen acceso limitado a servicios y algunos comités, mientras que los no 

pobladores carecen de derechos plenos y dependen de otros actores para gestionar sus 

necesidades. El desarrollo humano, en este sentido, no se distribuye de manera equitativa, sino 

que se organiza jerárquicamente desde los que más poseen capital social hacia quienes cuentan 

con menos.  

Como observa Gerónimo (2018,), el CSC debe analizarse reconociendo estas asimetrías 

de poder y su impacto en la capacidad de los sujetos para incidir en lo público. En este sentido, 

en la investigación realizada en el ejido AHG, se puede corroborar que el CSC es un recurso 

utilizado no solo para resolver problemas comunes, sino también actúa como diferenciador 

social en la toma de decisiones políticas, en los accesos sociales y en la movilidad intergrupal de 

la comunidad  

Tabla 4. Actores comunitarios y capital social en el ejido AHG 

Actor Derechos y acceso Capital social 

comunitario 

Limitaciones 

Ejidatarios Participación plena en 

la asamblea; acceso a 

tierra 

Alto: redes sólidas, voz 

en decisiones, prestigio 

Sistema de cargos y 

obligaciones; conflictos 

internos 

Pobladores Acceso a servicios 

básicos (educación, 

salud, agua, luz) 

Medio: cooperación en 

faenas, redes vecinales 

Exclusión de la 

asamblea; poca voz 

política 

No pobladores Reconocidos sólo 

como habitantes; 

acceso a servicios 

limitados 

Bajo: dependencia de 

otros actores 

Limitados derechos en 

las decisiones sobre el 

uso de la tierra; 

estigmatización 

Migrantes 

(internos/externos) 

Apoyo indirecto a 

través de remesas y 

familia 

Variable: estatus 

económico, vínculos 

simbólicos 

Ausencia física en 

decisiones; conflictos 

por autoridad 



89 
 

Comités (padres, 

vigilantes, proyectos) 

Gestión de proyectos y 

servicios específicos 

Medio: coordinación 

en ámbitos concretos 

Dependencia de 

ejidatarios; poder 

limitado 

Fuente: Elaboración propia, 2025. 

La tabla 4 permite observar cómo los derechos formales y el acceso al capital social se 

correlaciona de manera directa. Los ejidatarios, con voz plena en la asamblea, disponen de un 

capital social alto, mientras que los no pobladores, sin derechos agrarios, dependen de la 

mediación para acceder incluso a servicios básicos. La fragmentación aquí señalada confirma la 

advertencia de Putnam (2003): el capital social puede ser un recurso que fortalece la cohesión 

interna, pero también puede excluir y generar fracturas cuando su distribución es desigual.  

Desde la perspectiva del desarrollo humano (Sen, 2000; Nussbaum, 2012), el acceso 

desigual al capital social implica una diferencia sustantiva en las capacidades reales de las personas. 

Los ejidatarios, al tener acceso pleno a la asamblea y a las redes de prestigio, pueden ejercer 

capacidades políticas de agencia y deliberación. En contraste, los pobladores solo logran 

desarrollar capacidades básicas relacionadas con el acceso a servicios, pero sin influencia 

decisoria. Los no pobladores, por su parte, enfrentan una clara restricción en sus oportunidades 

de agencia, pues dependen de otros para mediar sus necesidades. Los migrantes, aunque obtienen 

una ampliación de capacidades económicas gracias a las remesas, ven reducidas sus capacidades 

de participación política y comunitaria. Esto evidencia que el capital social no garantiza 

automáticamente el desarrollo humano, sino que lo condiciona: amplía las libertades de unos 

mientras restringe las de otros, configurando un escenario de desarrollo humano fragmentado. 

 

Finalmente, la identidad comunitaria se erige como el principal soporte del CSC, así lo 

observé al estar en la comunidad. 

 “Más allá de las divisiones religiosas o de estatus, el sentido de pertenencia a la comunidad se expresa 

en la participación en rituales, en el uso compartido de los recursos naturales y en el reconocimiento de la autoridad 

de la asamblea (Laparra, 2025)”. 

Esta identidad actúa como un marco simbólico que articula la cooperación y la 

solidaridad, constituyéndose en la base para el desarrollo humano local.  



90 
 

El gráfico número 6, visibiliza la distancia entre actores centrales y periféricos en la toma 

de decisiones. Mientras los ejidatarios concentran vínculos densos, los comités escolares, de 

padres o de vigilancia aparecen como estructuras laterales con funciones específicas, pero con 

escasa influencia política. Este patrón confirma lo que Corona y Pérez (2003) llaman “estrategias 

de reproducción cultural”, donde las jerarquías comunitarias aseguran la continuidad de 

posiciones dominantes. 

En términos críticos, esta fragmentación del capital social refleja un problema de 

gobernanza: la comunidad logra sostener cohesión básica, pero al costo de mantener a ciertos 

actores en condición de dependencia. Desde el enfoque del desarrollo humano, esta estructura 

contradice la idea de igualdad de capacidades, pues los habitantes no acceden a los mismos 

espacios de deliberación ni cuentan con las mismas oportunidades para definir el rumbo 

colectivo de la comunidad. 

El sistema de cargos y la asamblea ejidal son presentados en la comunidad como espacios 

de decisión colectiva, pero en la práctica constituyen un modelo de gobernanza restrictiva, donde 

solo los ejidatarios tienen voz y voto plenos. Esta dinámica plantea preguntas críticas sobre la 

calidad democrática de la organización comunitaria: ¿puede hablarse de participación incluyente 

Fuente: Elaboración propia, 2025. 

Gráfica X. Redes de distancia neta entre actores en 

AHG 



91 
 

cuando amplios sectores (mujeres, jóvenes, no pobladores) quedan fuera de los procesos 

decisorios? En el ejido AHG, estas reglas refuerzan un orden jerárquico que beneficia a quienes 

ya poseen tierra y reconocimiento, y deja en condición periférica a quienes carecen de ellos. El 

capital social, en este sentido, no es solo cohesión, sino también un campo de disputa política 

donde se define el acceso a derechos, el reconocimiento y las posibilidades de incidir en el 

desarrollo colectivo. 

Para concluir este apartado, sé muestra que el capital social comunitario en  el ejido AHG 

combina diferentes elementos de cooperación y conflicto. Las redes de confianza, la reciprocidad 

y las normas refuerzan la cohesión social, pero también reproducen desigualdades entre los 

ejidatarios, los pobladores y los no pobladores. La migración y las transformaciones religiosas y 

culturales reconfiguran los significados del CSC, sin anular el papel que tienen como recurso 

central para la vida comunitaria. El desafío consiste en ampliar la voz de los actores con menor 

acceso al capital social, fortaleciendo así el desarrollo humano desde una perspectiva más 

inclusiva. 

4.4 MÁS ALLÁ DEL IDH EN EL EJIDO AMADOR HERNÁNDEZ 

GONZÁLEZ 
 

4.4.1 DIGNIDAD COMO FUNDAMENTO DEL DESARROLLO 

HUMANO 

En el ejido, la dignidad aparece como uno de los ejes más profundos para comprender 

cómo la comunidad define su propio bienestar y desarrollo. No se trata únicamente de un valor 

moral o espiritual, sino de un principio organizador de las relaciones sociales y políticas. Los 

habitantes asocian la dignidad con el reconocimiento, la equidad en el trato y la posibilidad de 

participar activamente en los espacios de decisión comunitaria. 

Durante las entrevistas (2023), la dignidad se mencionó frecuentemente en contextos de 

conflicto y de esfuerzo colectivo. Luis comentó:  

“Si entonces Amador Hernández Gonzales ha sobresalido mucho ante los ejidos hay ejidos que 

sí, son muy grandes más que Amador, son unidos no digo que no, pero la historia de Amador no se 

iguala como pelamos el entronque éramos niños que cuidábamos a la mamá y los hombres todos los 

hombres ya adultos tenían que ir allá” (Entrevista, 2023). 



92 
 

Este testimonio sintetiza un sentido de dignidad vinculado con la lucha histórica por el 

reconocimiento, tanto frente a actores externos (instituciones públicas) como al interior de la 

propia comunidad (entre ejidatarios, pobladores y no pobladores). 

En términos analíticos, la dignidad puede entenderse aquí como una capacidad colectiva 

(Sen, 2000; Nussbaum, 2012): una condición que amplía la agencia de las personas para ser 

escuchadas, reconocidas y consideradas. Mientras el Índice de Desarrollo Humano mide logros en 

educación, salud o ingreso, en el ejido AHG la dignidad representa una métrica invisible, pero 

determinante, para evaluar si las personas pueden ejercer esas capacidades sin ser objeto de 

exclusión o subordinación. 

El pensamiento de Himanen (2017) aporta una lectura complementaria. En 

Reconceptualización del desarrollo en la era global de la información, el autor propone el desarrollo como 

dignidad, entendida como la posibilidad de que cada persona viva con sentido, respeto y 

participación significativa. Este enfoque amplía la visión de Sen (2000) al enfatizar que la 

dignidad no se otorga, sino que se construye socialmente. En el ejido AHG, esta construcción 

se observa en la práctica cotidiana: “Si, pues digamos si estás en una ayuda, no hace falta que venga alguien, 

te dice, te habla, te da consejo, te apoyan económicamente” (Elena, entrevista, 2025). La afirmación muestra 

cómo la dignidad funciona como valor normativo. 

Sin embargo, el reconocimiento no es uniforme. Los pobladores y no pobladores suelen 

experimentar una forma limitada de dignidad pública, dado que no poseen voz en la asamblea 

ejidal, donde se deciden los asuntos comunes. Como expresó María: “Siento que no aportó a la 

comunidad, como te digo, no soy parte de la comunidad” (Entrevista, 2025). Este tipo de exclusión 

contradice la idea de desarrollo humano como proceso equitativo, y revela la tensión entre la 

dignidad como principio y su realización práctica. 

A nivel institucional, algunos entrevistados refirieron experiencias con funcionarios de 

salud y educación, quienes los tratan “como si no supieran” o “como si fueran ignorantes” 

(Entrevista, 2025). Este trato desigual revela lo que Honneth (1997) denomina una lucha por el 

reconocimiento, donde la dignidad se convierte en el núcleo de la identidad moral y social. Para los 

habitantes, el respeto no depende del estatus económico, sino de la posibilidad de ser tomados 

en cuenta como interlocutores válidos. 

La dignidad también adquiere un valor colectivo cuando se vincula con la memoria 

histórica de resistencia. Luis narra lo siguiente:  

“Eran alrededor de que será 15 20 personas que se iban allá se solicitó el apoyo de la comunidad 

vecina CNC y se rieron de nosotros. Entonces eso es historia para nosotros. En el momento en que 

Amador Hernández consiguió el acceso a la autopista nos dieron el entronque, CNC vino y pidió un 

acceso, desde entonces hemos hecho ese, eco y le digo que no va a encontrar otro igual. Tienen historia los 

ejidos no vamos a decir que no, todos lo tienen, pero esa lucha que Amador ha tenido no hay otro.” 

(Entrevista, 2023).  



93 
 

En esta frase, la dignidad se traduce en agencia política y en legitimidad comunitaria. 

Como señala Boff (2000), la dignidad humana se realiza en la praxis: en la capacidad de 

transformar el mundo y no sólo de adaptarse a él. 

Desde la perspectiva del desarrollo humano, estos hallazgos sugieren que la dignidad no 

es una categoría moral abstracta, sino un indicador relacional, cuya presencia o ausencia define 

los límites de la participación, la justicia y la igualdad dentro de la comunidad. La dignidad en el 

ejido AHG se expresa como una relación recíproca: el respeto al otro garantiza el reconocimiento 

de uno mismo. 

A nivel teórico, este caso contribuye a repensar la noción de desarrollo humano como 

un proceso que debe centrar su estructura en la expansión de la dignidad relacional, no sólo en 

capacidades materiales o educativas. Mientras el enfoque clásico de Sen y Nussbaum se 

concentra en lo que las personas pueden hacer o ser, en el ejido AHG la dignidad muestra que 

el desarrollo también depende de cómo las personas son reconocidas en sus vínculos sociales. 

La pregunta que emerge es: ¿puede haber desarrollo humano sin dignidad colectiva? La 

respuesta, observada en el terreno, parece negativa. En comunidades como lo son el ejido AHG, 

la falta de respeto, la exclusión y la desigualdad simbólica no solo afectan la convivencia, sino 

que reducen la agencia y fragmentan la posibilidad misma de desarrollo. 

4.4.2 BIENESTAR SUBJETIVO Y FELICIDAD  

El bienestar para la comunidad del ejido AHG no se define por indicadores materiales 

ni por acumulación de bienes, sino por una percepción colectiva de satisfacción vinculada al 

entorno, la familia y la estabilidad comunitaria. Durante las entrevistas, las personas expresaron 

que la felicidad se encuentra en “estar con la familia”, “tener comida”, “vivir en paz” y “seguir 

juntos como comunidad”. Como Luis narra:  

“Pues, soy de aquí, nací aquí mi ombligo umbilical aquí se quedó aquí está a pesar de las 

transformaciones negativas que han sucedido soy feliz porque es una tierra que mi ancestro descubrieron 

y poblaron y soy feliz porque soy de las pocas personas que guardan celosamente eso la mera verdad amo 

a esta tierra como muy pocos podrían sentirse parte aquí de todo esto que hacemos le aseguro que soy el 

que conoce más cuevas disfrute del rio en mi infancia me gusta mucho subir a la montaña, no soy cazador 

pero me gusta mucho ir a caminar escuchar la aves ver la sombra de la montaña es el simple hecho de 

levantarme por la mañana y sentir el aire y la neblina créame que me olvido un rato de mi enfermedad 

de mis problemas a pesar de que en la noche los tráileres retumban bien feo” (Entrevista, 2023). 

 Estas narrativas revelan que el bienestar se comprende como una experiencia cotidiana, 

basada en relaciones y en suficiencia, no en abundancia. 

Desde la teoría del desarrollo humano, Amartya Sen, Joseph Stiglitz y Jean-Paul Fitoussi 

(2013) señalan en Medir nuestras vidas que el bienestar debe evaluarse no solo por los medios 

económicos, sino por la calidad de vida tal como la perciben los propios individuos. Dentro del 



94 
 

ejido AHG, esa percepción está determinada por el equilibrio entre las necesidades cubiertas, la 

armonía familiar y la vida comunitaria. A diferencia del paradigma urbano, donde la felicidad se 

asocia al consumo o al éxito individual, aquí se vincula con la reciprocidad y la continuidad de la 

comunidad. 

Las personas adultas, como Elena recuerdan con frecuencia el pasado como una etapa 

de plenitud: 

“En esos tiempos, lo que es aquí en la comunidad, son los árboles, era más bonito la comunidad, 

porque había muchos árboles frutales, como naranja, mandarina, ahorita ya no hay nada, sobre el rio, 

ya tenemos poco, los árboles los tiraron, recuerdo pues que antes era más bonito, se ve hermoso pues la 

comunidad, pero ahorita pues, ya ha cambiado mucho” (Entrevista, 2025).  

Esa memoria evidencia un bienestar asociado con la abundancia natural y la cohesión 

social. En contraste, los jóvenes proyectan su bienestar hacia el futuro: “Sería bueno tener una 

universidad aquí, más trabajos, algo que nos haga quedarnos” (Entrevista, 2023). Este 

desplazamiento generacional muestra que el bienestar no es estático, sino que cambia según las 

expectativas y condiciones de cada grupo. 

El bienestar subjetivo, como explica Daniel Kahneman (2012), se compone de dos 

dimensiones: el bienestar evaluativo (la satisfacción general con la vida) y el bienestar experiencial 

(las emociones cotidianas). En la comunidad, ambos niveles se entrelazan. Los momentos de 

fiesta, convivencia o cooperación generan emociones positivas que fortalecen la percepción 

general de bienestar. Sin embargo, las carencias económicas y la falta de oportunidades laborales 

también generan frustración, sobre todo entre los jóvenes, como Fernanda:  

“No, porque en parte tengo un proyecto de vida, por ejemplo, yo pienso estudiar o entrar a las 

fuerzas armadas, pues de médico militar, es lo que me llama la atención y pues la comunidad no me lo 

puede dar.” (Entrevista, 2025). 

Estos hallazgos coinciden con estudios sobre bienestar rural en México, donde se ha 

demostrado que la percepción de felicidad no depende linealmente del ingreso, sino de la calidad 

de las relaciones sociales y del sentido de pertenencia (CONEVAL, 2022). En el ejido AHG, la 

vida buena se traduce en una forma de suficiencia ética: tener lo necesario y mantener la armonía 

con los demás. 

El bienestar también está estrechamente ligado al tiempo comunitario. A diferencia de 

los entornos urbanos, donde la felicidad se mide en términos de productividad o entretenimiento, 

en la comunidad se asocia con la lentitud y la convivencia. “Después de las cuatro, los niño 

empiezan a salir al centro, los hombres platican, los niños juegan en el río o en el domo” (Laparra, 

2025). Estos momentos no son ocio improductivo, sino espacios de reafirmación del tejido social. 

En términos de Martha Nussbaum (2012), el bienestar no puede separarse de las 

capacidades que permiten una vida digna y plena. En el ejido AHG, estas capacidades —como 



95 
 

la participación, la seguridad y el afecto— se materializan en interacciones comunitarias y en 

prácticas de cooperación. Por ello, aunque existan carencias materiales, el bienestar se mantiene 

gracias a la fortaleza de los lazos sociales. 

No obstante, el bienestar también tiene un reverso. Las desigualdades entre ejidatarios y 

pobladores, o las experiencias de discriminación hacia mujeres y no pobladores, limitan el sentido 

de felicidad colectiva. Fernanda comenta lo siguiente: 

“No creo, porque es muy diferente, se podría decir que esta comunidad no es muy unida, porque 

no se ponen de acuerdo en una sola cosa, cada uno tiene una diferente opinión y no a todos nos hacen 

caso, pues me ha tocado vivir eso” (Entrevista, 2025).  

Estas experiencias de exclusión afectan la percepción del bienestar porque interrumpen 

la reciprocidad que sostiene la vida comunitaria. 

De esta manera, el bienestar subjetivo en el ejido AHG revela una forma de felicidad 

relacional, que depende más del reconocimiento mutuo que del progreso material. El desarrollo 

humano, en este contexto, debe comprenderse como una práctica de equilibrio: entre las 

necesidades satisfechas y las relaciones que otorgan sentido a la existencia. 

En términos analíticos, este caso contribuye a replantear el bienestar desde una 

perspectiva situada. No se trata de universalizar una idea de felicidad, sino de reconocer las 

gramáticas locales de bienestar (Sen, 2009), aquellas que emergen del modo en que las personas 

organizan su vida cotidiana y definen lo que consideran valioso. 

Así, el bienestar en el ejido AHG puede entenderse como una práctica de resistencia 

frente a los modelos que reducen el desarrollo a indicadores. Su riqueza teórica radica en mostrar 

que el bienestar es un acto cotidiano de reconstrucción del vínculo social, una forma de sostener 

la vida en común 

4.4.3 Lekil kuxlejal 
En el ejido AHG, el concepto de Lekil Kuxlejal —“vida buena” o “vida digna” en 

Tsotsil— se manifiesta menos como una palabra explícita y más como una práctica cotidiana. 

No se nombra constantemente, pero se vive a través de las relaciones de ayuda mutua, del 

cuidado de la naturaleza y de la valoración del trabajo colectivo. Esta forma de vida expresa una 

comprensión del desarrollo humano que no se mide en términos de crecimiento o productividad, 

sino de equilibrio y reciprocidad. 

Durante las entrevistas (2023 - 2025), los habitantes describieron que “vivir bien” 

significa estar en armonía con los demás y con la naturaleza. Elena explicó: “Aquí nos ayudamos 

cuando alguien necesita; si uno se enferma, entre todos cooperamos. Si alguien no tiene, se le da 

comida o se le presta” (Entrevista, 2025). Estas prácticas encarnan una ética del cuidado y la 

solidaridad que se opone a la lógica individualista predominante en los modelos modernos de 

desarrollo. 



96 
 

Para Dussel (1998), la vida buena no se limita a la satisfacción de necesidades materiales, 

sino que implica una praxis liberadora: una forma de existencia orientada hacia la dignificación 

de todos los miembros de la comunidad. Desde esta perspectiva, el Lekil Kuxlejal puede 

entenderse como una eutopía, en el sentido que le dan los movimientos zapatistas: un lugar hacia 

donde se camina colectivamente, no una perfección alcanzada o algo imaginario, sino una 

dirección ética y política que podamos construir en la realidad. En el ejido AHG, este horizonte 

aparece en la forma en que las personas organizan su vida diaria y en cómo interpretan la justicia 

y el respeto. 

Elena lo expresó con claridad: “es importante ser buena persona, la educación que nos 

han dado aquí en la comunidad, ser bueno con las personas, apoyarnos entre todos.” (Entrevista, 

2025). La frase revela una idea de interdependencia que se traduce en una moral comunitaria: la 

persona vale en la medida en que se compromete con el bienestar común. Esta visión coincide 

con la noción dusseliana de vida en comunidad como fundamento de la ética (Dussel, 2001), 

donde el otro no es un medio, sino el centro de toda acción moral. 

El Lekil Kuxlejal, entendido como horizonte del desarrollo humano, también guarda 

afinidades con la noción de capabilidades de Sen (2000). Mientras Sen plantea que el desarrollo 

consiste en ampliar las libertades reales de las personas para vivir vidas que valoran, en el ejido 

AHG esa libertad se expresa en la posibilidad de mantener la reciprocidad y el equilibrio. No se 

trata de elegir entre opciones ilimitadas, sino de preservar las condiciones que hacen posible la 

vida compartida. 

Las prácticas observadas —como la cooperación en la milpa, el cuidado del río y las 

reuniones para limpiar los caminos— constituyen manifestaciones concretas de esta vida buena.  

“Mantenemos limpio el camino y el río, porque es de todos. Si se ensucia, nos afecta a 

todos” (Isidro, Entrevista, 2023). Este tipo de acción colectiva evidencia una racionalidad 

ecológica y social que se articula con lo que Gudynas (2011) llama bien vivir relacional: un 

paradigma donde el bienestar depende de la armonía entre las personas y su entorno. 

Sin embargo, este ideal comunitario también enfrenta tensiones. La migración, el cambio 

religioso y la influencia de los medios han introducido nuevas aspiraciones que a veces chocan 

con la ética tradicional. Algunos jóvenes asocian el bienestar con tener acceso a tecnologías o 

empleos urbanos, desplazando el sentido del Lekil Kuxlejal hacia una visión más individualizada. 

“A veces los muchachos ya no quieren trabajar en la milpa, dicen que quieren dejar el estudio e 

irse al norte” (Isidro, entrevista, 2023). Estas transformaciones muestran que el horizonte del 

buen vivir no es estático: se negocia permanentemente entre generaciones y contextos. 

En este sentido, el Lekil Kuxlejal en el ejido AHG puede verse como un proceso ético 

de negociación constante. No es un retorno romántico a un pasado idealizado, sino una 

búsqueda de equilibrio frente a las presiones externas. Dussel (2015) advierte que toda 

comunidad situada en los márgenes del sistema global está llamada a recrear su propio horizonte 



97 
 

de vida desde la resistencia, construyendo “desde abajo” una racionalidad distinta. El caso del  

ejido AHG confirma esta idea: su búsqueda de vida buena no es una utopía abstracta, sino una 

eutopía posible, un horizonte donde dignidad, reciprocidad y equilibrio ecológico se entrelazan 

en prácticas cotidianas. 

A nivel teórico, este hallazgo amplía la noción de desarrollo humano al mostrar que las 

capacidades no se despliegan sólo en el plano individual, sino dentro de sistemas simbólicos que 

otorgan sentido al vivir bien. En el ejido AHG, el Lekil Kuxlejal se convierte en una gramática 

ética que orienta el desarrollo hacia la sostenibilidad moral y comunitaria, más que hacia la 

acumulación o el consumo. 

El desafío, sin embargo, sigue abierto: ¿cómo sostener este horizonte frente a la creciente 

fragmentación cultural y las exigencias del mercado? ¿Cómo mantener una vida buena cuando 

la comunidad se enfrenta a procesos de modernización que transforman sus bases de 

reciprocidad? 

Más que una respuesta definitiva, el Lekil Kuxlejal ofrece una dirección: un modo de 

pensar el desarrollo humano desde la vida compartida, la justicia relacional y la esperanza de lo 

común. 

4.4.4 IDENTIDAD CULTURAL  

En el ejido AHG, la identidad cultural no se presenta como un conjunto de símbolos 

fijos ni como una esencia ancestral inmutable, sino como un campo dinámico de prácticas, 

memorias y negociaciones. La comunidad se reconoce a sí misma más por su capacidad de 

organización, su historia de lucha y sus formas de cooperación que por elementos folclóricos o 

rituales aislados. Como mencionó un habitante: “Nosotros somos de aquí porque nos 

organizamos, porque luchamos juntos cuando se necesita” (Luis, entrevista, 2023). 

Este testimonio muestra que la identidad se construye en torno a la acción colectiva y al 

sentido de pertenencia, no solo a los elementos materiales de la cultura. En los relatos de los 

mayores, la construcción de la carretera, las asambleas ejidales y la defensa de los recursos 

naturales aparecen como hitos identitarios. “Cuando luchamos por el acceso a la carretera, todos 

ayudamos, las mujeres cocinaban, los niños llevaban agua, mientras los hombres luchaban. Eso 

fue lo que nos hizo comunidad” (Luis, entrevista, 2023). Estas narrativas no solo evocan 

memoria, sino que reafirman una forma de ser colectiva sustentada en la cooperación. 

La teoría de Guillermo Bonfil Batalla (1997) sobre el control cultural permite 

comprender este fenómeno. Bonfil argumenta que toda cultura se mantiene viva en la medida 

en que conserva el control sobre sus propios procesos simbólicos y materiales. Cuando este 

control se pierde, la cultura entra en crisis o se subordina a sistemas externos. En el ejido AHG, 

la identidad cultural se sostiene precisamente porque la comunidad mantiene el control de sus 

instituciones básicas —la asamblea, el sistema de cargos, las festividades—, aunque esté sujeta a 

presiones externas como la religión adventista, las políticas municipales o la migración. 



98 
 

Esta autonomía relativa del control cultural se refleja en cómo los habitantes 

reinterpretan las influencias externas sin perder su coherencia interna. Por ejemplo, la adopción 

del adventismo no significó la desaparición de la identidad local, sino su reconfiguración. 

“Aunque ahora somos adventistas, seguimos ayudando en las fiestas y en las cooperaciones; eso 

no cambia” (Entrevista, 2023). Aquí, la religión se incorpora como una nueva capa de sentido, 

sin reemplazar el eje comunitario del ser. 

Sin embargo, el control cultural no es absoluto. Bonfil advertía que la dominación 

cultural se manifiesta cuando las decisiones colectivas son desplazadas por normas o 

instituciones ajenas. En el ejido, esto ocurre parcialmente con la educación y la salud, donde las 

instituciones estatales imponen modelos ajenos a la experiencia comunitaria. Isidro comentó: “A 

veces los maestros nos dicen cómo debemos vivir, como debemos criar a nuestros hijos, cómo 

si no supiéramos” (Entrevista, 2023). Este tipo de interacción evidencia los límites del control 

cultural frente al poder institucional. 

Por otra parte, la teoría de Amartya Sen (2006) sobre las identidades múltiples 

complementa este análisis. Sen sostiene que la identidad no es singular ni excluyente: cada 

persona pertenece simultáneamente a varios grupos —familia, religión, comunidad, nación— y 

su agencia depende de su capacidad para elegir entre esas pertenencias. En  el ejido AHG, los 

jóvenes, las mujeres y los migrantes encarnan esta pluralidad. Fernanda expresó: “Yo soy de aquí 

de la comunidad, soy estudiante; quiero seguir estudiando para ayudar a mi familia” (Entrevista, 

2023). Este tipo de afirmación muestra cómo la identidad local convive con identidades 

emergentes vinculadas a la educación, la movilidad y el futuro. 

En este contexto, la identidad cultural de la comunidad no debe entenderse como un 

conjunto cerrado, sino como un sistema de traducción y negociación simbólica. Los pobladores 

reinterpretan constantemente los valores externos para que encajen en su lógica interna. Por 

ejemplo, el uso de la lengua zoque, aunque cada vez más reducido, conserva una función 

estratégica: “Ya casi nadie lo habla, pero cuando hay proyectos lo usan, porque así los reconocen 

como una localidad indígena” (Laparra, 2025). Este uso instrumental revela un tipo de agencia 

cultural consciente, donde la identidad se moviliza políticamente. 

Desde una perspectiva antropológica, el ejido AHG ofrece un ejemplo de cómo la 

identidad funciona como capital simbólico (Bourdieu, 2001): un recurso que otorga legitimidad 

y acceso a bienes colectivos. Los ejidatarios, por ejemplo, son los portadores formales de la 

identidad institucional —porque poseen tierra y voz en la asamblea—, mientras que los 

pobladores y no pobladores se posicionan en los márgenes del reconocimiento. Esta jerarquía 

produce desigualdades internas, pero también impulsa procesos de reivindicación: “Aunque no 

tenga tierra, mi familia es de aquí. Mi esposa y mis hijos nacieron aquí” (Isidro, entrevista, 2025). 

La identidad, entonces, no es solo un símbolo de pertenencia, sino una práctica de 

reconocimiento social. En términos de desarrollo humano, su relevancia radica en que permite 

sostener la cohesión, definir el sentido de dignidad y establecer los límites de la justicia 



99 
 

comunitaria. La pérdida o fragmentación de la identidad implicaría, por tanto, una pérdida de 

agencia colectiva. 

A nivel teórico, los hallazgos sugieren que la identidad cultural puede concebirse como 

una capacidad relacional y reflexiva: la posibilidad de mantener el control sobre los significados 

propios mientras se participa en marcos culturales más amplios. En el ejido AHG, esta capacidad 

se manifiesta en la adaptación constante: mantener la comunidad viva sin perder su lógica interna, 

incluso en medio de los cambios religiosos, tecnológicos y migratorios. 

De aquí surge una pregunta clave para el desarrollo humano: ¿cómo pueden las 

comunidades mantener su autonomía simbólica en un entorno global cada vez más 

homogeneizador? La respuesta, observada en el terreno, apunta a que la identidad no se defiende 

solo con discursos, sino con prácticas cotidianas de cooperación, memoria y reconocimiento 

mutuo, que renuevan día a día el sentido de lo común. 

4.4.5 AFECTIVIDAD AMBIENTAL 

La relación de los habitantes del ejido AHG con su entorno natural no se limita a una 

interacción utilitaria o productiva, sino que se configura como una experiencia afectiva y 

simbólica. La naturaleza no es un recurso externo que se explota, sino un componente vital del 

sentido de comunidad. Como señaló Luis: “El río es parte de nosotros, ahí nos criamos, ahí nos 

bañamos, jugamos, y también es lo que nos daba de comer” (Entrevista, 2023). 

El río, la milpa y los huertos familiares constituyen los tres núcleos de esta relación 

afectiva. El río no solo es un espacio físico, sino también un lugar de memoria y socialización. 

Los adultos mayores lo recuerdan como un sitio de abundancia, los jóvenes como un espacio de 

recreación y los niños como un ámbito de aprendizaje. En palabras de Elena: “Antes el río era 

más grande y limpio. Ahí aprendimos a nadar, ahí nos contábamos historias. Cuando uno piensa 

en Amador, piensa en el río” (Entrevista, 2025). 

Esta relación afectiva se sostiene en prácticas de cuidado, pero también enfrenta 

tensiones. En varias entrevistas se mencionó la quema de basura y el deterioro de la selva como 

signos de un cambio en la forma de habitar el entorno. Nereida explicó: “Ya no se respeta como 

antes, quemamos la basura o se tiran cosas al río. Antes eso no se hacía” (Entrevista, 2023). La 

frase evidencia un desplazamiento en la percepción ambiental: la naturaleza deja de ser un todo 

común y se fragmenta en función de las necesidades inmediatas. 

Para Leff (2018), la afectividad ambiental forma parte de lo que denomina racionalidad 

ambiental: un modo de conocer y habitar el mundo que integra la ética, la identidad y la 

sustentabilidad. Esta racionalidad no se basa en la explotación técnica del medio, sino en una 

relación simbiótica entre naturaleza y cultura. En el ejido AHG, esta racionalidad está inscrita en 

las prácticas comunitarias —limpieza de caminos, mantenimiento del río, uso colectivo del 

agua— que articulan el bienestar con el equilibrio ecológico. 



100 
 

La afectividad, en este contexto, puede entenderse siguiendo a Heidegger (2003) como 

una forma de habitar: no simplemente residir en un espacio, sino construir sentido a partir de la 

relación con el entorno. En su ensayo Construir, habitar, pensar, Heidegger plantea que el ser 

humano habita cuando cuida. En el ejido AHG, este cuidado se manifiesta en la organización 

mensual para limpiar los caminos, evitar plagas o reparar los senderos dañados. “Nos juntamos 

cada mes para limpiar el monte o el camino, porque si no se llena de maleza” (Luis, entrevista, 

2023). Estas acciones expresan una forma de habitar que combina lo práctico y lo simbólico, el 

trabajo físico con la afirmación de pertenencia. 

La afectividad ambiental también se manifiesta en la relación con la milpa. Cultivar no 

solo produce alimentos, sino que genera identidad y continuidad. Un campesino lo expresó con 

claridad: “La milpa es lo que nos mantiene, lo que somos, lo poco que nos da, nos da comida, si 

uno no siembra, no tiene futuro” (Isidro, 2023). En esta afirmación, la agricultura se entiende 

como un acto de arraigo, donde el trabajo con la tierra es, al mismo tiempo, un modo de sostener 

la existencia material y simbólica. 

No obstante, estas prácticas también muestran fisuras. Los relatos sobre pérdida de fauna, 

deforestación y reducción de áreas de cultivo reflejan una tensión entre la tradición agroecológica 

y las presiones económicas. Como señaló Luis: “Ya se han ido los animales, antes se oían los 

monos, las aves cantar, los perros de agua, ahora ya casi no se ven” (Entrevista, 2023). Esta 

constatación no sólo remite a un cambio ambiental, sino a una pérdida afectiva: la desaparición 

del paisaje es también la pérdida de una parte de la identidad colectiva. 

Desde el enfoque del desarrollo humano, la afectividad ambiental representa una 

dimensión relacional de las capacidades. No basta con tener acceso a recursos naturales; es 

necesario que exista una conexión significativa con ellos. En el ejido AHG, la relación con la 

naturaleza potencia capacidades como el cuidado, la cooperación y la responsabilidad 

intergeneracional. La pérdida de estas relaciones —por migración, descuido o presión externa— 

implica una reducción en la calidad del desarrollo humano, no solo en lo ecológico, sino en lo 

existencial. 

Por ello, la afectividad ambiental puede considerarse una condición de posibilidad del 

desarrollo humano sostenible. No se trata sólo de conservar el medio ambiente, sino de sostener 

los vínculos que dan sentido a la vida en comunidad. En palabras de Leff (2018), la 

sustentabilidad no es técnica, sino ontológica: implica una nueva forma de ser y de habitar el 

mundo. 

4.4.6 ESPACIO Y LUGAR 

En el ejido, el espacio no es un escenario neutro donde ocurren las relaciones humanas, 

sino un tejido vivo de significados que articula la vida cotidiana, la organización social y la 

identidad comunitaria. Los lugares de encuentro —el centro de la comunidad, el domo, la cancha, 

el río y la tienda comunitaria— funcionan como nodos donde se reproduce la cohesión social y 

se actualiza el sentido de pertenencia. 



101 
 

Durante el trabajo de campo (2023–2025), se observó que las personas otorgan a estos 

lugares una carga afectiva y simbólica. Nereida mencionó: “En el domo se hacen las fiestas, ahí 

todos nos juntamos, también cuando hay reuniones o juntas ejidales, nos vemos ahí, es pues, el 

corazón de la comunidad” (Entrevista, 2023). El centro no es solo un punto geográfico, sino un 

espacio relacional donde se entrecruzan la memoria, la convivencia y la autoridad. 

Esta relación se repite con el río, que cumple una doble función: es un recurso natural y 

un espacio social. Giovani comentó: “Ahí vamos a bañarnos, a jugar, a platicar o a pensar, 

cuando estoy en el río me siento tranquilo” (Entrevista, 2025). Aquí, el espacio se convierte en 

un medio para la expresión de emociones y la búsqueda de equilibrio. 

La teoría de Deleuze y Guattari (2024) permite comprender esta dinámica desde la 

noción de territorialización. Para estos autores, los territorios no son simplemente extensiones 

físicas, sino procesos mediante los cuales las comunidades crean orden y sentido. Territorializar 

es habitar simbólicamente un espacio, dotarlo de afectos, memorias y reglas. En el ejido AHG, 

la territorialización se manifiesta en las prácticas colectivas que organizan el espacio —como las 

asambleas, las cooperaciones y las faenas— y que le otorgan coherencia. 

Cada lugar cumple una función en esta ecología social: el domo y la cancha son lugares 

de reunión; el río, de descanso y convivencia; la milpa, de trabajo y subsistencia; y el centro, de 

comunicación y encuentro. En palabras de Luis:  

“El centro es para hablar, recuerdo que ante cuando las mujeres iban al centro era para buscar 

una pareja, el río es para descansar, quitarse este calor y jugar, la milpa nos da para comer y vivir, aquí 

en Amador, pareciera que todo tiene su lugar” (Entrevista, 2023).  

Esta clasificación empírica evidencia un orden espacial que va más allá de lo material: un 

mapa de significados que estructura la experiencia del mundo. Desde una perspectiva 

antropológica, este orden responde a lo que Augé (1993) denominaría lugar antropológico: un 

espacio cargado de historia, identidad y relaciones. A diferencia de los no-lugares de la 

modernidad (espacios sin pertenencia ni memoria), los lugares del ejido AHG condensan los 

vínculos comunitarios y la historia compartida. Sin embargo, este orden está siendo 

reconfigurado por los procesos de cambio social. 

La llegada del internet, la migración y la influencia de la modernidad han introducido 

nuevas formas de espacialidad. Los jóvenes mencionaron que el centro de la comunidad se ha 

convertido también en un espacio de conexión digital: “Ya los jóvenes van al centro para agarrar 

señal, ahí juegan su free fire y ven videos, los adultos pues aprovechamos para checar el face, 

que si tal amigo o pariente está del otro lado” (Luis, entrevista, 2023). Este testimonio muestra 

cómo el espacio tradicional de convivencia se mezcla con los flujos tecnológicos, generando una 

nueva territorialidad híbrida. 

Deleuze y Guattari (2024) plantean que todo territorio está siempre en riesgo de 

desterritorialización, es decir, de perder sus referencias simbólicas cuando es atravesado por 



102 
 

fuerzas externas. En el ejido AHG, este proceso se observa en la pérdida de sentido de algunos 

espacios tradicionales, como la selva o ciertos caminos comunales, que han sido desplazados por 

nuevas prácticas urbanas o religiosas. “Antes se hacían rezos en el monte, los fundadores cazaban 

en el monte, pero lo respetaban, ahora ya no se hace eso ya casi no se va por allá” (Luis, entrevista, 

2023). 

A pesar de estas transformaciones, la comunidad conserva una capacidad de 

reterritorialización: reinventa el sentido del espacio a partir de las necesidades presentes. Por 

ejemplo, los espacios religiosos o escolares se han convertido en puntos de encuentro 

comunitario donde se mezclan lo espiritual, lo educativo y lo social. Esta flexibilidad espacial 

refleja una adaptación continua sin pérdida total de identidad. 

Desde el enfoque del desarrollo humano, esta concepción del espacio implica que el 

bienestar no depende solo de condiciones materiales, sino del sentido de lugar. Habitar un 

espacio cargado de significado fortalece la pertenencia, la cooperación y la confianza. En cambio, 

la pérdida de lugares compartidos erosiona las relaciones y genera desarraigo. 

En términos teóricos, puede decirse que el ejido AHG muestra una forma de espacialidad 

relacional, donde el espacio no precede a las relaciones, sino que se produce a través de ellas. 

Esta lógica coincide con la idea de Deleuze y Guattari de que el territorio es una composición 

de ritmos y afectos. Cada lugar tiene su propio ritmo: la milpa con su ciclo agrícola, el río con su 

temporalidad natural, y la asamblea con su tiempo social. 

Por ello, más que hablar de territorio en sentido geográfico, es preciso hablar de territorio 

existencial: un entramado donde espacio, memoria y comunidad se co-constituyen. En el ejido 

AHG, este territorio se habita, se recuerda y se recrea constantemente. La comunidad no solo 

vive en un espacio, sino que crea su propio mundo habitable. 

Este hallazgo sugiere que el desarrollo humano debe incorporar la dimensión espacial 

como elemento estructural, no como contexto externo. Las capacidades humanas se despliegan 

dentro de lugares que permiten la interacción, la confianza y el sentido de pertenencia. La pérdida 

de esos lugares equivale a una pérdida de humanidad. 

4.4.7 TIEMPO COMUNITARIO 

En el ejido, el tiempo no se concibe como una línea recta ni como un recurso que se 

pierde o se gana, sino como un ciclo vital en el que las actividades, los encuentros y las decisiones 

se entrelazan sin la presión de la cronología moderna. Esta concepción cíclica del tiempo define 

la manera en que la comunidad organiza su trabajo, su convivencia y su propia comprensión del 

desarrollo. 

Durante el trabajo de campo (2023- 2025, fue frecuente escuchar frases como “aquí las 

cosas se hacen cuando se pueden” (Laparra 2025), o “la asamblea no se acaba hasta que se 



103 
 

termina lo que se tiene que decir” (Laparra, 2023). Estas expresiones revelan una temporalidad 

que no se rige por relojes, sino por la duración social de los acontecimientos. En una comunidad 

donde el ritmo de la milpa, el clima y las relaciones vecinales determinan la vida cotidiana, el 

tiempo no se impone: se negocia colectivamente. 

Luis relató: “Nosotros no tenemos hora para acabar la asamblea, cuando todos ya 

hablaron, entonces termina. Si no, seguimos otro día” (Entrevista, 2025). Este testimonio 

muestra que la asamblea —núcleo político y moral de la comunidad— funciona bajo una 

temporalidad abierta, que contrasta con la lógica burocrática del Estado, en la cual el tiempo se 

mide en términos de productividad y eficiencia. 

En esta temporalidad comunitaria, el tiempo no es un recurso escaso, sino un medio de 

convivencia. Lo importante no es “ahorrar tiempo”, sino “dar tiempo” a los otros para hablar, 

decidir o simplemente estar. Este modo de temporalidad se aproxima a lo que Martin Heidegger 

(2003) describe como el tiempo vivido (Erlebniszeit): un tiempo que emerge de la existencia 

misma, del habitar el mundo y no de su medición técnica. 

Sin embargo, esta noción de tiempo contrasta cada vez más con la temporalidad 

acelerada que imponen las instituciones externas y las tecnologías digitales. Los jóvenes, por 

ejemplo, viven entre dos ritmos: el tiempo lento y colectivo de la comunidad, y el tiempo rápido 

del internet y de las redes sociales. Giovani expresó: “Aquí uno se aburre, no hay mucho que 

hacer después de clases, se pasa lento el tiempo…… en el teléfono uno ve cómo es la comida 

rápida, se nos antoja a veces tener eso aquí en la comunidad” (Entrevista, 2023). 

Esta tensión entre tiempos —uno cíclico y otro lineal— configura un campo de fricción 

cultural. Mientras que el primero se asocia con la continuidad de la vida comunal, el segundo 

introduce nuevas expectativas de progreso y cambio. En este sentido, el tiempo se vuelve 

también un símbolo de modernidad. Tener acceso a tecnologías o participar en programas 

institucionales implica entrar a otra temporalidad: la del calendario oficial, las fechas de entrega 

y la eficiencia técnica. 

Desde la teoría del desarrollo humano, Amartya Sen (2000) considera que las libertades 

requieren de condiciones temporales: las capacidades sólo pueden ejercerse si el tiempo de vida 

está disponible para ello. En el ejido AHG, la distribución del tiempo entre el trabajo, la 



104 
 

comunidad y la familia revela una forma de justicia temporal: todos colaboran en las faenas, en 

las asambleas o en los rituales, aunque el valor del tiempo no se mida en productividad, sino en 

presencia. 

La comunidad ha logrado mantener una estructura de equilibrio entre los tiempos del 

trabajo agrícola, el tiempo familiar y el tiempo comunitario. Este equilibrio no es rígido, sino 

adaptativo. Por ejemplo, durante la temporada de cosecha, las asambleas se postergan o se 

reducen, mientras que en los meses de descanso se multiplican los encuentros. “Cuando hay 

trabajo en la milpa, casi no se junta la gente, pero cuando ya se acaba, entonces se platica más” 

(Entrevista, 2023). 

Antropológicamente, esta organización temporal puede entenderse desde lo que Alfred 

Schutz (2004) llamaba el tiempo social compartido: una sincronización simbólica de experiencias 

que permite que las personas se comprendan mutuamente. Dentro del ejido AHG, el tiempo 

social se entreteje con la memoria colectiva; los relatos de los ancianos y los ritmos de la 

naturaleza orientan el presente. 

A diferencia del tiempo capitalista, donde el valor se mide por la velocidad y la eficiencia, 

el tiempo comunitario prioriza la densidad relacional. Cada espera, cada conversación 

prolongada o cada faena compartida produce sentido. De ahí que el tiempo no se sienta como 

pérdida, sino como coexistencia. 

Este modelo temporal desafía la concepción dominante del desarrollo humano, que suele 

basarse en indicadores de productividad, ingreso o educación formal. En cambio, el tiempo 

comunitario del ejido AHG muestra que el bienestar también se construye en la duración de las 

relaciones y en la posibilidad de sostener procesos sin prisa. La lentitud no es atraso, sino cuidado. 

En esta perspectiva, la comunidad parece operar bajo una lógica del ritmo más que del 

reloj. Como señalan Deleuze y Guattari (2024), todo territorio tiene sus propios ritmos, y el 

habitar implica adecuarse a ellos. El ritmo del ejido AHG está marcado por el canto de las aves, 

los ciclos del maíz y los llamados de la asamblea; su orden temporal es una forma de habitar el 

mundo con sentido. 



105 
 

El tiempo, entonces, se convierte en un principio de organización ética: regula el trabajo, 

la palabra y el silencio. Las pausas son parte de la decisión. La comunidad sabe esperar, y en esa 

espera construye su propio futuro. 

Desde una lectura más reflexiva, podríamos decir que el ejido AHG enseña una forma 

distinta de desarrollo: un desarrollo que no avanza en línea recta, sino que gira en espiral, donde 

cada ciclo se repite y transforma. Esta espiral es la gramática temporal del desarrollo humano 

local: se avanza volviendo al origen, se cambia recordando. 

En este sentido, el tiempo comunitario no se opone al progreso, sino que redefine su 

ritmo y su significado. Frente a la prisa del mundo global, la comunidad ofrece una pedagogía 

de la espera, donde el desarrollo no es llegar antes, sino llegar juntos. 

El análisis sugiere que cada dimensión estudiada aporta a la comprensión de lo humano 

desde ángulos distintos: 

• La dignidad se manifiesta como exigencia de respeto y reconocimiento frente a actores 

externos (instituciones de salud, maestros, autoridades), pero también como disputa 

interna entre ejidatarios, pobladores y no pobladores. 

• El bienestar subjetivo y la felicidad aparecen ligados a la memoria, la naturaleza y la vida 

cotidiana, pero también enfrentan tensiones por la precariedad económica y la falta de 

oportunidades para los jóvenes. 

• El lekil kuxlejal condensa una ética de reciprocidad y cuidado mutuo, aunque se 

transforma con la migración y con las diferencias religiosas. 

• La identidad cultural se sostiene en símbolos como la asamblea ejidal, la lengua tsotsil y 

el río, pero enfrenta el desafío de la hiperculturalidad juvenil, que combina tradiciones 

locales con consumos globales como el K-pop o los corridos tumbados. 

• La afectividad ambiental muestra la estrecha relación entre la comunidad y su entorno, 

aunque marcada por contradicciones: se cuida el río y la milpa, pero también se tala la 

selva y se quema basura. 



106 
 

• El espacio y lugar revelan que los sitios de encuentro (el domo, la tienda, el río) no son 

meros escenarios físicos, sino nodos de sociabilidad donde se construye pertenencia y 

memoria. 

• Finalmente, el tiempo se experimenta de manera fragmentada: mientras los mayores 

recuerdan la abundancia de la selva y la vida comunitaria pasada, los jóvenes aspiran a 

un futuro marcado por el acceso a la universidad, el internet y la migración. 

Frente a esto, la pregunta no es si estas dimensiones pueden sustituir al IDH, sino cómo 

pueden complementarlo para ofrecer una visión más rica y situada del desarrollo humano. La 

lógica comunitaria invita a pensar en el desarrollo no como un destino lineal, sino como un 

proceso relacional, cargado de tensiones, donde el bienestar se construye desde la interacción 

entre personas, naturaleza, tiempo y espacio. 

Como advierte Taylor (2009), las identidades requieren reconocimiento mutuo para 

sostenerse. En el ejido AHG, el reconocimiento no solo se juega frente al Estado, sino también 

al interior de la comunidad, entre quienes poseen tierra y quienes no, entre generaciones, géneros 

y religiones. La propuesta, entonces, es pensar el desarrollo humano como un campo de 

conflictos interpretativas, donde los logros y capacidades se negocian constantemente en la vida 

cotidiana. 

Más que ofrecer una conclusión cerrada, este capítulo deja abiertas preguntas que pueden 

guiar futuros análisis: 

• ¿Qué ocurre cuando los jóvenes ya no comparten la misma lógica comunitaria que los 

adultos? 

• ¿Hasta qué punto la migración redefine los valores colectivos y reconfigura la identidad 

cultural? 

• ¿La seguridad comunitaria podrá adaptarse a nuevas formas de libertad individual, o 

terminará debilitando la cohesión social? 

• ¿El lekil kuxlejal puede sostenerse en un contexto de creciente presión económica y 

ambiental? 



107 
 

El aporte de esta mirada es proponer que el desarrollo humano no es solo un índice, sino 

un tejido. Y ese tejido, en el caso del ejido AHG, se arma y se desarma en torno a la dignidad, la 

memoria, el cuidado, el reconocimiento, la reciprocidad y la capacidad de soñar futuros distintos. 

El siguiente cuadro sintetiza los principales hallazgos derivados del trabajo de campo y 

su articulación con referentes teóricos del desarrollo humano y las perspectivas comunitarias. 

Cada dimensión identifica conceptos clave observados en la vida cotidiana de la comunidad, 

interpretados a partir de su sentido social y simbólico. El análisis busca comprender cómo los 

habitantes resignifican nociones como la dignidad, el bienestar, el tiempo o el espacio, en relación 

con sus prácticas, vínculos y aspiraciones colectivas. Asimismo, se destacan los principales 

conflictos o contradicciones que emergen entre los valores comunitarios y las dinámicas externas 

de modernización, economía y cultura global. 

Tabla 5. Dimensiones del Desarrollo Humano en AHG 

Dimensión / 

Concepto clave 

Síntesis de hallazgos Propuesta de análisis 

y campos de tensión 

Autores / Teorías 

relevantes 

Dignidad La dignidad no es un 

valor abstracto, sino 

una capacidad 

socialmente 

construida. Se vincula 

con el reconocimiento, 

la equidad, la 

participación y la 

memoria de lucha 

histórica. Sin embargo, 

su vivencia es desigual: 

existen jerarquías 

internas (ejidatarios, 

pobladores, no 

pobladores) y formas 

de desvalorización 

frente a actores 

externos. 

La dignidad puede 

comprenderse como 

una categoría 

relacional y una 

métrica del desarrollo 

basada en la calidad de 

los vínculos sociales. 

El ideal de dignidad 

colectiva se enfrenta a 

las prácticas de 

exclusión interna y a la 

falta de 

reconocimiento 

externo, 

configurándose como 

el núcleo moral y 

político de la identidad 

comunitaria. 

Sen (Capacidades), 

Nussbaum 

(Capacidades), 

Honneth 

(Reconocimiento), 

Boff (Praxis 

liberadora). 

Bienestar subjetivo y 

felicidad 

El bienestar no se 

define por la 

acumulación material, 

sino por la suficiencia 

ética: tener lo 

El bienestar puede 

entenderse como una 

gramática local del 

buen vivir que resiste 

los modelos 

Sen; Stiglitz & Fitoussi 

(Calidad de vida 

percibida); Kahneman 

(Bienestar evaluativo y 

experiencial); 



108 
 

necesario para vivir en 

armonía familiar, 

comunitaria y natural. 

Se concibe como una 

felicidad relacional. 

Las generaciones 

mayores lo asocian con 

un pasado de 

abundancia natural, 

mientras los jóvenes lo 

proyectan hacia el 

futuro educativo y 

laboral. 

hegemónicos de 

desarrollo centrados 

en el consumo. La 

percepción de 

bienestar basada en la 

cohesión social y el 

sentido de pertenencia 

contrasta con la 

frustración ante la falta 

de oportunidades y el 

individualismo 

emergente entre los 

jóvenes. 

CONEVAL (Bienestar 

rural). 

Lekil Kuxlejal (Buen 

vivir) 

Más que un discurso, 

es una ética vivida que 

se expresa en la 

reciprocidad, la ayuda 

mutua y el equilibrio 

con la naturaleza. No 

representa un retorno 

al pasado, sino una 

eutopía en 

construcción colectiva. 

Constituye una 

racionalidad 

comunitaria y 

ecológica frente al 

individualismo 

moderno. 

El Lekil Kuxlejal se 

interpreta como un 

paradigma alternativo 

de desarrollo, 

sustentado en la 

interdependencia y el 

cuidado. La ética 

comunitaria se ve 

desafiada por las 

presiones de la 

modernización, la 

migración y las 

aspiraciones 

individuales, que 

fragmentan la 

cohesión del proyecto 

colectivo. 

Dussel (Ética de la 

liberación), Sen 

(Capacidades 

colectivas), Gudynas 

(Buen Vivir relacional). 

Identidad cultural La identidad es 

dinámica y 

performativa: se 

construye mediante la 

acción colectiva (lucha, 

organización) más que 

por símbolos estáticos. 

Se sostiene a través del 

control cultural de 

instituciones como la 

asamblea y la 

La identidad funciona 

como capital 

simbólico y capacidad 

relacional. Opera 

como recurso político 

para la cohesión y la 

legitimidad, pero 

también puede 

reproducir jerarquías 

internas. Se enfrenta al 

reto de mantener el 

Bonfil Batalla (Control 

cultural), Sen 

(Identidades 

múltiples), Bourdieu 

(Capital simbólico). 



109 
 

reinterpretación de 

influencias externas 

(religiosas o 

tecnológicas). 

control cultural propio 

frente a la 

homogeneización 

global y las identidades 

híbridas de las nuevas 

generaciones. 

Afectividad ambiental La relación con la 

naturaleza es afectiva y 

simbólica, no utilitaria. 

El entorno (río, milpa, 

monte) constituye 

parte de la identidad y 

la memoria colectiva. 

El “habitar” se asocia 

al cuidado y al respeto 

por los ciclos 

naturales, aunque 

prácticas como la 

quema o la 

deforestación 

evidencian una ruptura 

afectiva con el 

territorio. 

La afectividad 

ambiental debe 

comprenderse como 

una dimensión 

ontológica del 

desarrollo, donde la 

racionalidad ambiental 

articula ética, cultura y 

sensibilidad. La 

relación simbólica con 

el entorno entra en 

conflicto con 

presiones económicas 

y prácticas 

insostenibles, 

generando una pérdida 

afectiva y existencial. 

Leff (Racionalidad 

ambiental), Heidegger 

(Construir, habitar, 

pensar). 

Espacio y lugar El espacio comunitario 

está cargado de 

significados. Los 

lugares de encuentro 

(domo, río, asamblea) 

son nodos de 

socialidad que 

configuran el territorio 

existencial. La 

globalización y la 

tecnología 

transforman los 

sentidos y las prácticas 

asociadas al espacio. 

El proceso de 

territorialización 

permite analizar cómo 

la comunidad crea 

orden simbólico y 

sentido colectivo. La 

desterritorialización 

impuesta por 

dinámicas externas se 

enfrenta a continuos 

procesos de 

reterritorialización, 

donde se reinventan 

los lugares y sus 

significados. 

Deleuze & Guattari 

(Territorialización), 

Augé (Lugar 

antropológico). 

Fuente: Elaboración propia, 2025 



110 
 

4.5 APORTES PARA EL DESARROLLO HUMANO 

4.5.1 DESARROLLO HUMANO COMO PROCESO  

En el ejido el desarrollo humano no se experimenta como un objetivo definido o un 

conjunto de indicadores abstractos, sino como un proceso histórico y relacional. La comunidad 

lo entiende como una trayectoria que se ha ido construyendo en el tiempo, marcada por luchas 

colectivas, transformaciones generacionales y la constante influencia de la migración. 

Luis recordaba con orgullo: “Nosotros luchamos para que hubiera carretera, para que entrara el 

médico, para que hubiera luz. Eso fue por nuestra organización, y por eso nos tienen que respetar” (entrevista, 

2023). Esta narración muestra cómo la comunidad percibe el desarrollo no como una dádiva del 

Estado, sino como un logro colectivo alcanzado a través de la organización. La memoria de esas 

luchas es fundamental: no solo legitima las demandas actuales, sino que constituye un elemento 

de identidad y dignidad. 

En este sentido, el desarrollo humano se vive como una continuidad entre pasado, 

presente y futuro. Las mujeres adultas como Elena suelen referirse al pasado como un tiempo 

de abundancia natural y cohesión social: “Antes la selva era más espesa, el río más limpio, había 

más animales. Eso era mi infancia” (Entrevista, 2025). Los jóvenes, por el contrario, proyectan 

el futuro fuera de la comunidad si no se generan nuevas oportunidades, como Fernanda: 

“Queremos una universidad algo para continuar los estudios, más trabajos en la agricultura o la 

ganadería, mejorar el internet, como eso no hay, pues tenemos que buscar otras opciones” 

(Entrevista, 2025). La comunidad se mueve, entonces, entre la nostalgia de un pasado y la 

aspiración de un futuro distinto, mientras el presente se configura como un espacio de 

negociación entre ambas visiones. 

Sen (2000) recuerda que el desarrollo debe entenderse como la expansión de libertades 

reales. En el ejido AHG, estas libertades han sido construidas de manera paulatina: desde la 

gestión de servicios básicos hasta la consolidación de prácticas de solidaridad comunitaria. Sin 

embargo, la migración ha modificado este proceso. Quienes viajan a Estados Unidos o a ciudades 

como Tuxtla Gutiérrez regresan con nuevas expectativas y, en ocasiones, con recursos 

económicos que transforman la dinámica local. “Mis hijos se fueron porque aquí no hay trabajo, 

pero cuando vienen ayudan a la casa” (Ejidatario, Entrevista, 2025). La migración se convierte, 



111 
 

así, en parte del proceso de desarrollo humano: amplía capacidades materiales, pero introduce 

tensiones en las formas tradicionales de convivencia. 

Desde una mirada antropológica, el desarrollo humano en esta comunidad puede 

entenderse como lo que Bonfil (1987) denominaba el México profundo: una forma de organizar 

la vida que resiste y se reconfigura frente a la modernidad y a los proyectos estatales. La asamblea 

ejidal, la lengua zoque, los rituales de paso y la memoria de las luchas son expresiones de esta 

continuidad cultural, que al mismo tiempo dialoga con elementos de la globalización, como el 

uso del internet, la educación superior o las referencias culturales juveniles (corridos tumbados, 

K-pop, anime). 

Gerónimo (2018) ha planteado que el desarrollo comunitario debe entenderse como un 

proceso de mediaciones: entre lo local y lo global, lo comunitario y lo estatal, lo rural y lo urbano. 

En el ejido AHG, estas mediaciones son visibles en la manera en que los pobladores articulan la 

milpa y los huertos familiares con las aspiraciones de proyectos turísticos o con las demandas 

por acceso a tecnologías. El proceso de desarrollo humano aquí no es lineal, sino que transcurre 

entre avances, retrocesos y constantes reconfiguraciones. 

El concepto de proceso también permite reconocer las desigualdades internas. Mientras 

los ejidatarios participan directamente en la asamblea y en las decisiones sobre el futuro de la 

comunidad, los pobladores y no pobladores experimentan el desarrollo de manera más pasiva, 

al recibir los beneficios sin poder decidir sobre ellos. Esta diferencia reproduce lo que Bourdieu 

(2001) llamó capital social desigual, en el que no todos poseen el mismo acceso a recursos 

simbólicos ni políticos. 

En el ejido AHG, el desarrollo humano como proceso no puede pensarse en términos 

de una trayectoria lineal ni de una acumulación de indicadores, sino como una dinámica de 

mediaciones y reconfiguraciones. La memoria de luchas pasadas, las desigualdades internas en el 

acceso a la toma de decisiones, la experiencia de la migración y la aspiración juvenil hacia la 

educación y la tecnología, conforman un mosaico en el que se articulan múltiples temporalidades 

y racionalidades. 

Este hallazgo aporta, en términos teóricos, una invitación a concebir el desarrollo 

humano como un campo procesual, en el que: 



112 
 

• La memoria histórica no sólo legitima demandas presentes, sino que constituye una 

capacidad colectiva en sí misma. 

• La migración funciona como un vector ambivalente, pues amplía recursos y horizontes, 

pero también introduce tensiones y rupturas en la cohesión comunitaria. 

• Las desigualdades internas (ejidatarios, pobladores, no pobladores) muestran que el 

desarrollo humano no se despliega de manera uniforme, sino que está mediado por el 

acceso diferencial al capital social y político. 

• La proyección juvenil hacia la educación y la modernidad revela que el desarrollo 

humano no puede comprenderse sólo en clave de reproducción cultural, sino también 

de aspiración transformadora. 

Así, el caso del ejido AHG permite plantear que el desarrollo humano debe analizarse 

como un proceso situado, donde se entrelazan luchas históricas, estructuras de poder local y 

horizontes de futuro. Más que una categoría normativa, el desarrollo humano se muestra como 

una gramática dinámica de relaciones que se negocian continuamente en la vida comunitaria. 

4.5.2 DESARROLLO HUMANO COMO CONFLICTO 

Si el desarrollo humano en el ejido puede entenderse como un proceso en constante 

construcción, ese proceso no transcurre en armonía. Por el contrario, se configura como un 

campo de conflicto donde coexisten proyectos, intereses y visiones de mundo que en ocasiones 

se complementan, pero con frecuencia entran en conflicto. 

Las tensiones más evidentes emergen en torno a la estructura política de la comunidad. 

Los ejidatarios poseen el derecho a participar en la asamblea y decidir sobre los asuntos 

colectivos, mientras que los pobladores y los no pobladores quedan relegados a un papel 

marginal. María lo expresa con claridad: “Me respetan como vecina, pero no tenemos voz en las decisiones. 

Eso es de los ejidatarios” (entrevista, 2025). Esta diferencia marca una frontera simbólica y práctica 

en el acceso a los bienes comunes, donde no todos gozan de las mismas oportunidades de ejercer 

agencia. Bourdieu (2001) advertía que el capital social no es homogéneo: se distribuye de manera 

desigual y reproduce jerarquías internas. En este caso, el capital social de los ejidatarios se traduce 

en poder político, mientras que los demás grupos dependen de su mediación. 



113 
 

Otra tensión significativa atraviesa la vida religiosa. La comunidad está dividida 

principalmente entre adventistas (mayoría) y católicos (minoría en declive). Luis señaló: “Cada 

vez hay menos fiestas como antes, ya no se hacen celebraciones grandes. Eso se está perdiendo” 

(Entrevista, 2023). Desde la perspectiva adventista, en cambio, la transformación se percibe 

como positiva: “Ahora tenemos más libertad, más unión, ya no tantas borracheras” (Nereida, 

2023). Aquí el desarrollo humano se vive como disputa de significados: lo que para unos es 

pérdida cultural, para otros es renovación espiritual. Geertz (2005) planteaba que la cultura es 

una red de significados compartidos, pero en este caso vemos que esos significados no son 

unívocos, sino que se fragmentan en interpretaciones divergentes que coexisten en tensión. 

Las diferencias generacionales también intensifican, el campo de los adultos mayores 

valora la memoria y la cohesión, mientras que los jóvenes anhelan oportunidades que los alejan 

de la vida comunitaria, como Giovanni, él lo expresa bien: “Queremos trabajos, internet; aquí 

no hay eso” (Entrevista, 2025). Frente a ello, Isidro contrapuso: “Lo importante es cuidar el río, 

la milpa, eso es lo que nos da comida” (Entrevista, 2023). Hartmut Rosa (2016) explica este 

fenómeno como una desincronización de ritmos sociales: las generaciones no comparten el 

mismo horizonte temporal, lo que genera fricciones en la definición de prioridades. 

Incluso dentro de la propia organización política hay tensiones por prestigio y liderazgo. 

Ex comisariados ejidales compiten simbólicamente para demostrar quién aportó más a la 

comunidad, y esas disputas erosionan la unidad colectiva. Estas luchas internas recuerdan lo que 

Gerónimo (2018) señala sobre la política comunitaria en México: que es un espacio atravesado 

por pugnas de legitimidad, donde el capital social no siempre se traduce en cooperación, sino 

también en competencia y exclusión. 

Estas tensiones no son anomalías, sino parte constitutiva del desarrollo humano en la 

comunidad. Como advierte Bourdieu (2013), todo campo social es escenario de luchas 

simbólicas y materiales en torno a los recursos. El desarrollo humano, entonces, no se despliega 

en un terreno neutral, sino en un espacio donde los distintos actores —ejidatarios, pobladores, 

no pobladores, jóvenes, ancianos, adventistas, católicos, migrantes— negocian su lugar y sus 

posibilidades de vida. 

En este sentido, el caso del ejido AHG permite aportar un matiz teórico: el desarrollo 

humano puede pensarse como un campo de conflictos socioculturales, donde las capacidades y 



114 
 

oportunidades no solo se amplían o restringen por factores estructurales (educación, salud, 

ingreso), sino también por relaciones de poder internas a la comunidad. La exclusión de no 

pobladores de la asamblea, la disputa entre religiones y las diferencias generacionales son 

ejemplos de cómo el desarrollo humano se fragmenta y reconfigura en la práctica cotidiana. 

Desde esta perspectiva, el aporte central es entender que el desarrollo humano no es 

únicamente la expansión de libertades (Sen, 2000), sino también la capacidad de negociar y 

sostener la vida en un escenario de tensiones constantes. La pregunta que emerge es: ¿puede una 

comunidad mantener su cohesión en medio de estas tensiones, o el propio campo de disputas 

terminará redefiniendo el sentido del desarrollo humano en ella? 

4.5.3 DESARROLLO HUMANO COMO HORIZONTE DE SENTIDO  

El desarrollo humano en el ejido AHG no se limita a la satisfacción de necesidades 

presentes ni a la resolución de tensiones inmediatas. También se proyecta como un horizonte de 

sentido, es decir, como una manera en que los habitantes imaginan, desean y configuran su futuro 

colectivo. Este horizonte no es uniforme: se fragmenta en narrativas generacionales, en visiones 

de bienestar que se nutren tanto de la memoria como de las aspiraciones hacia la modernidad. 

Los adultos mayores suelen proyectar el horizonte de sentido hacia el pasado, 

revalorizando lo que ya se ha vivido como modelo de lo que debe mantenerse. Luis relató con 

nostalgia:  

“Antes la selva era más espesa, había naranjas, guineos, el río era muy grande, llegaba al 

negocio de doña Mari, estaba más limpio, había más animales, los perros de agua, serpiente, tucanes, 

era bellísimo, Sein, eso lo viviste cuando tu mamá trabaja acá, eso era vida, porque había respeto por la 

naturaleza y todos trabajábamos juntos, ahora eso ya es difícil de ver con estas generaciones” (Entrevista, 

2023). 

Aquí el futuro deseable se piensa como recuperación: volver a la abundancia pérdida, 

rescatar la cohesión y el equilibrio con el entorno. 

Los jóvenes, en cambio, construyen un horizonte orientado hacia adelante. Aspiran a 

una vida con más oportunidades educativas y laborales, aunque ello implique salir de la 

comunidad. Fernanda dice: “No veo mi futuro aquí, no tengo esas oportunidades” (Entrevista, 

2025) y Giovanni comentó: “Aquí se siente bonito vivir, pero uno también quiere progresar, 



115 
 

tener sus cosas, mínimo una moto, pero aquí no hay un trabajo seguro” (Entrevista, 2025). En 

estos testimonios, el horizonte no es recuperación, sino transformación: un futuro distinto al 

presente comunitario, marcado por movilidad social y acceso a bienes modernos. 

Este contraste muestra que el desarrollo humano no es un punto de llegada único, sino 

una pluralidad de horizontes que conviven en tensión. Taylor (2009) ha planteado que la vida 

humana está orientada por marcos de sentido que dan valor a nuestras acciones. En el ejido 

AHG, los ancianos y jóvenes comparten un marco común —la comunidad como referencia—, 

pero lo orientan en direcciones distintas: unos hacia la preservación, otros hacia la 

transformación. 

La migración aparece como elemento central en esta configuración de horizontes. Para 

quienes migran, el horizonte se vincula con la posibilidad de mejorar económicamente, aunque 

implique dejar atrás la vida comunitaria. Sin embargo, al regresar, sus expectativas transforman 

las aspiraciones locales. “Mis hijos se van cada seis meses porque aquí no hay trabajo, pero 

cuando regresan intentan ayudar a la casa, no sé, a veces están triste porque extrañan sus tierras 

y otras enojados porque no hay mucho que hacer en la comunidad” (Ejidatario, entrevista, 2025). 

La migración funciona, entonces, como un puente: conecta la comunidad con horizontes 

globales, resignificando lo que se espera de la vida local. 

Sen (2000) insistía en que el desarrollo debe entenderse como la expansión de 

capacidades para vivir la vida que se valora. En este sentido, el horizonte de sentido en el ejido 

no es solo lo que los habitantes desean, sino también la medida de las capacidades reales para 

alcanzarlo. La universidad, el internet o el empleo estable son horizontes valorados, pero no 

plenamente disponibles. Aquí se abre la brecha entre deseo y posibilidad, que constituye una de 

las tensiones centrales del desarrollo humano. 

Rosa (2016) ofrece otra clave para entender este horizonte: la resonancia. El desarrollo 

humano no es solo acceso a recursos, sino capacidad de establecer relaciones significativas con 

el mundo. En los testimonios, como el de Elena, el río, la milpa y la comunidad siguen siendo 

referentes de resonancia: lugares donde la vida cobra sentido. “En el río todos hemos jugado, convivido. 

Es parte de nuestra vida. Cuando uno piensa en la comunidad, piensa en el río” (entrevista, 2023). Sin 

embargo, esa resonancia coexiste con el deseo de expandir horizontes hacia otros mundos: la 

universidad, la ciudad, la migración. 



116 
 

Este análisis permite formular un aporte teórico: el desarrollo humano puede pensarse 

como un horizonte plural de sentido, donde distintas generaciones construyen visiones de futuro 

que no siempre son compatibles, pero que coexisten y se influyen mutuamente. En el ejido, el 

horizonte se articula entre memoria (adultos mayores), transformación (jóvenes) y mediación 

global (migrantes). Esta pluralidad no debilita la noción de desarrollo humano; al contrario, la 

enriquece al mostrarla como un proceso abierto, inacabado y en constante negociación. 

La pregunta que emerge es si estos horizontes podrán articularse en un proyecto común, 

o si la fragmentación generacional terminará debilitando la cohesión comunitaria. En otras 

palabras: ¿puede el desarrollo humano sostenerse como horizonte compartido cuando las 

visiones del futuro apuntan en direcciones distintas? 

4.5.4 DESARROLLO HUMANO COMO LÓGICA COMUNITARIA  

Para el ejido AHG, el desarrollo humano no puede entenderse de manera individual ni 

reducida a indicadores como ingreso o escolaridad. Se construye sobre lo que los habitantes 

llaman “vivir en comunidad”, una forma de organizar la vida cotidiana a partir de acuerdos 

colectivos, cooperación mutua y una fuerte dimensión simbólica ligada a la identidad local. Esta 

forma de ordenar lo social puede pensarse como una lógica comunitaria del desarrollo humano, 

distinta a la lógica estatal o de mercado. 

Las entrevistas muestran cómo la vida comunitaria se articula en torno a prácticas de 

ayuda mutua. Nereida lo resumió así:  

“Aquí, si alguien necesita, todos ayudamos. Si es en la milpa, se va en grupo, y luego se comparte 

lo que se cosechó o se invita a una comida. Si alguien está enfermo, entre todos lo apoyamos con lo que se 

pueda” (Entrevista, 2023).  

Esta dinámica no solo cubre necesidades inmediatas, sino que crea vínculos de confianza, 

que son el verdadero sostén del capital social. 

Bourdieu (2001) definió el capital social como la suma de recursos reales o potenciales 

vinculados a redes de relaciones. En el ejido, esas redes no son un recurso accesorio, sino la 

condición misma de posibilidad del desarrollo humano. Tener acceso a la asamblea ejidal, recibir 

apoyo en un conflicto o ser invitado a una fiesta son manifestaciones de pertenencia, y esa 

pertenencia abre puertas a bienes y servicios colectivos. Por el contrario, quienes quedan fuera 



117 
 

de esa lógica —los “no pobladores”, las mujeres sin cargo, los jóvenes sin voz en la asamblea— 

experimentan exclusión y menor capacidad de agencia. 

La asamblea ejidal es el espacio privilegiado de esta lógica. Como señaló Isidro: “Ahí se 

ve quién manda, quién propone, y entre todos se decide. Aunque a veces no estamos todos de 

acuerdo, es lo que vale” (Entrevista, 2023). En términos de Alfred Schutz (2015), la asamblea 

constituye una gramática de valores compartidos: un conjunto de significados que organiza lo 

que la comunidad reconoce como legítimo y válido. No es solo un espacio de decisiones, sino 

un marco de interpretación colectiva que define lo que cuenta como desarrollo. 

Gerónimo (2018) ha mostrado que las políticas públicas en México a menudo fallan 

porque no dialogan con estas lógicas comunitarias, imponiendo criterios externos que no 

corresponden a la manera en que las comunidades se organizan. Dentro del ejido, la lógica 

comunitaria es el filtro por el cual se aceptan, negocian o rechazan los proyectos externos. Así, 

lo comunitario no es un obstáculo al desarrollo, sino la base sobre la cual este se redefine. 

La reproducción cultural juega un papel clave en esta lógica. Siguiendo a Corona y Pérez 

(2003), y Córdova (2006), la comunidad reproduce sus estructuras de poder y prestigio a través 

de prácticas cotidianas: el sistema de cargos, la organización de fiestas, la transmisión de la lengua 

y la valoración de los comisariados ejidales. Estas prácticas refuerzan jerarquías, pero también 

generan cohesión, garantizando continuidad al tejido comunitario. 

El desarrollo humano, visto desde esta lógica, no es lineal ni universal. Es un proceso 

situado, donde la identidad comunitaria actúa como núcleo articulador. Luis lo expresa 

claramente: “No quiero perder lo que somos. Sí quiero ver mejor a la comunidad, que crezca, 

que tenga de todo, tener más cosas, pero sin dejar de ser comunidad” (Entrevista, 2025). Esta 

afirmación sintetiza cómo lo comunitario opera como límite y horizonte: abre posibilidades de 

mejora, pero marca fronteras frente a modelos externos que amenazan con diluir la identidad. 

Autores como Bonfil (1987) y Warman (1988) ya habían advertido que la comunidad 

campesina mexicana no es un rezago del pasado, sino una forma activa de organización que 

resiste adapta e innova frente a las presiones externas. En el ejido, esta intuición se confirma: la 

lógica comunitaria no es mero residuo, sino matriz viva que redefine el desarrollo humano en 

clave propia. 



118 
 

De esta reflexión puede derivarse un aporte teórico: el desarrollo humano, en contextos 

como el ejido AHG, debe entenderse como una lógica comunitaria de organización de 

capacidades, donde el acceso a derechos y oportunidades no depende únicamente del individuo, 

sino de su posición y reconocimiento dentro de la red comunitaria. Esta lógica reconfigura el 

marco de Sen (2000), pues muestra que las capacidades no se expanden en aislamiento, sino en 

entramados colectivos que las habilitan o limitan. 

La pregunta que queda abierta es cómo dialogar esta lógica comunitaria con las exigencias 

de políticas públicas y marcos globales de desarrollo. ¿Puede el Estado reconocer y fortalecer 

estas formas locales de organizar la vida, sin desarticularlas? ¿Hasta qué punto la lógica 

comunitaria puede sostenerse frente a la migración, la globalización y las tensiones internas? 

Los hallazgos en el ejido muestran que el desarrollo humano no puede reducirse a un 

índice cuantitativo ni a un listado de indicadores universales. Más bien, se configura como una 

trama de procesos históricos, tensiones sociales, horizontes de sentido y lógicas comunitarias. 

Cada dimensión explorada —proceso, campo de conflictos, horizonte de sentido y lógica 

comunitaria— aporta un fragmento para comprender cómo se construye el desarrollo humano 

en contextos rurales indígenas. 

En primer lugar, pensar el desarrollo humano como proceso implica reconocer su 

carácter histórico y situado. La comunidad no parte de cero: arrastra memorias de luchas por 

tierra, infraestructura y servicios, que se sedimentan como capacidades colectivas. Estas 

memorias no solo legitiman demandas presentes, sino que constituyen una forma de agencia en 

sí mismas (Sen, 2000). 

En segundo lugar, el campo de los conflictos evidencia que el desarrollo humano no se 

distribuye homogéneamente. Existen conflictos entre ejidatarios, pobladores y no pobladores; 

entre católicos y adventistas; entre jóvenes y adultos. Estas tensiones no anulan la vida 

comunitaria, pero marcan límites en la distribución del capital social, los derechos y las 

oportunidades. Siguiendo a Bourdieu (2013), puede decirse que el acceso al desarrollo humano 

está mediado por la posición que cada actor ocupa en las estructuras comunitarias de poder y 

prestigio. 



119 
 

En tercer lugar, el horizonte de sentido muestra cómo los imaginarios del futuro 

conviven con los recuerdos del pasado. Los ancianos evocan la selva, el río y la cohesión de 

antaño, mientras los jóvenes aspiran a universidades, internet y empleos fuera de la comunidad. 

Esta coexistencia no es una contradicción, sino una pluralidad de temporalidades que amplían el 

marco de lo que se entiende como “desarrollo”. Aquí, la noción de identidad cultural (Geertz, 

2005; Taylor, 2006) aparece no como algo fijo, sino como un recurso dinámico que orienta y da 

legitimidad a los proyectos colectivos. 

Finalmente, la lógica comunitaria resalta que el desarrollo humano en el ejido AHG no 

es individual, sino relacional. Se organiza alrededor de la asamblea, de las redes de ayuda mutua, 

de las fiestas y de los rituales que marcan pertenencia. Lo comunitario opera como matriz de 

reproducción cultural (Corona & Pérez, 2003; Córdova, 2006), pero también como horizonte 

normativo: lo que vale es lo que se decide y comparte en común. 

Estos hallazgos permiten proponer un aporte conceptual: el desarrollo humano en 

contextos como el ejido AHG puede entenderse como una lógica comunitaria de capacidades. 

Esto significa que las oportunidades reales de las personas no dependen sólo de recursos 

materiales o derechos individuales, sino de su pertenencia, reconocimiento y posición dentro de 

la red comunitaria. La comunidad no es un obstáculo al desarrollo, sino su condición de 

posibilidad. 

De este modo, el análisis abre varias preguntas: 

• ¿Hasta qué punto las políticas públicas pueden reconocer y fortalecer estas lógicas 

comunitarias sin desarticularlas? 

• ¿Cómo sostener el capital social en un escenario de migración creciente y tensiones 

internas? 

• ¿Qué sucede cuando las aspiraciones juveniles hacia la modernidad entran en conflicto 

con las formas tradicionales de cohesión? 

• ¿Puede el desarrollo humano global aprender de estas experiencias para reformularse 

como proceso relacional más que individual? 



120 
 

Estas preguntas no buscan clausurar el análisis, sino abrir caminos de reflexión. El ejido, 

en su complejidad, muestra que el desarrollo humano no es un destino fijo ni un conjunto de 

metas predeterminadas, sino un entramado de relaciones y sentidos en constante negociación. 

Tabla 6. Dimensiones del desarrollo humano comunitario en el ejido AHG 

Dimensión Evidencia empírica 

(entrevistas, 2023–2025) 

Aporte teórico Implicaciones para el 

desarrollo humano 

Proceso Luchas por carretera, 

servicios; organización 

comunitaria; migración 

como recurso y tensión. 

Sen (2000): capacidades 

como trayectorias 

históricas. 

El desarrollo humano es 

acumulativo y situado, no 

universal. 

Campo de 

conflictos 

Exclusión de no 

pobladores; división 

religiosa; disputas entre 

jóvenes y adultos. 

Bourdieu (2001): capital 

social y poder relacional. 

El desarrollo humano 

depende de la posición en 

estructuras comunitarias. 

Horizonte de 

sentido 

Ancianos evocan 

naturaleza y cohesión; 

jóvenes aspiran a 

universidad, internet, 

empleos. 

Geertz (2005), Taylor 

(2009): identidad como 

horizonte de 

reconocimiento. 

El desarrollo humano 

articula pasado y futuro en 

horizontes múltiples. 

Lógica 

comunitaria 

Ayuda mutua, asamblea, 

fiestas, rituales, prestigio 

de cargos. 

Schutz (2015); Corona & 

Pérez (2003); Córdova 

(2006). 

El desarrollo humano es 

relacional, definido por 

pertenencia y 

reconocimiento. 

Fuente: Elaboración propia, 2025 

 

 

 



121 
 

CONCLUSIONES 
La presente investigación tuvo como propósito analizar e interpretar los elementos 

sociales, culturales, económicos y ambientales que configuran los procesos de Desarrollo 

Humano en el ejido Amador Hernández González. Desde un enfoque cualitativo y situado, se 

buscó comprender cómo las prácticas, las relaciones y las tensiones cotidianas configuran modos 

propios de bienestar, dignidad y vida buena, que escapan a las mediciones estandarizadas del 

Índice de Desarrollo Humano (IDH). Este estudio mostró que, en contextos rurales como el del 

ejido, el desarrollo no puede reducirse a un ideal homogéneo, ni a una meta abstracta, sino que 

se construye desde la vida diaria, las condiciones materiales y las estructuras sociales que 

determinan las posibilidades reales de las personas. 

El resultado central de esta investigación es la identificación de una lógica comunitaria 

del desarrollo, entendida como la forma en que los habitantes del ejido conciben, practican y 

disputan el bienestar. Esta lógica se compone de cuatro dimensiones: relacional, histórica, 

contenciosa y proyectiva. En la dimensión relacional, el bienestar no se entiende como algo 

individual, sino como parte de las relaciones de cooperación, reconocimiento y reciprocidad que 

sostienen la vida cotidiana. Sin embargo, dichas relaciones no son siempre armónicas ni 

equitativas: los vínculos comunitarios presentan jerarquías, exclusiones y conflictos internos, 

especialmente entre ejidatarios, pobladores y no pobladores. La ayuda mutua, aunque es un valor 

reconocido, se distribuye de forma desigual y tiende a concentrarse en los grupos con mayor 

poder o reconocimiento social. 

La dimensión histórica evidencia que la comunidad construye su identidad colectiva a 

partir de un conjunto de luchas compartidas: la apertura de la carretera, la electrificación, el 

acceso a servicios de salud o la defensa de la tierra. Estos hitos, transmitidos en la memoria 

colectiva, operan como un capital simbólico que legitima a ciertos actores y genera sentido de 

pertenencia. Sin embargo, este mismo capital histórico puede ser utilizado para reforzar 

desigualdades internas, ya que quienes participaron en las luchas fundacionales —principalmente 

los ejidatarios de segunda generación— conservan privilegios políticos y de representación, 

limitando la voz de los demás sectores. 

En su dimensión contenciosa, el desarrollo aparece como un campo de conflicto 

permanente. La comunidad no constituye una unidad homogénea, sino un entramado de 

intereses cruzados, disputas religiosas y diferencias generacionales. Las fracturas entre católicos 

y adventistas han modificado los espacios y las formas de convivencia; los jóvenes, por su parte, 

expresan deseos de movilidad social y modernización que entran en conflicto con las 

expectativas de los adultos mayores. Asimismo, la desigualdad en el acceso a la tierra y la toma 

de decisiones reproduce divisiones que dificultan los acuerdos colectivos. Estas tensiones no 

anulan la vida comunitaria, pero sí muestran que el desarrollo local se construye entre 

negociaciones, resistencias y límites. 



122 
 

Finalmente, la dimensión proyectiva del desarrollo revela la coexistencia de horizontes 

diversos. Mientras los adultos mayores aspiran a recuperar la estabilidad y cohesión social del 

pasado, los jóvenes imaginan un futuro ligado a la educación superior, la tecnología y el trabajo 

fuera de la comunidad. Esta divergencia generacional muestra que el desarrollo es también una 

disputa por el sentido del porvenir y por el tipo de comunidad que se desea construir. 

Estas dimensiones permiten proponer el concepto de lógica comunitaria de capacidades, 

inspirado en el enfoque de Amartya Sen (2000). En el ejido, las libertades reales de las personas 

no dependen únicamente de los recursos materiales, sino de su posición, reconocimiento y 

participación dentro del entramado social. La comunidad, en este sentido, no es un simple 

contexto, sino la condición de posibilidad del desarrollo. No obstante, esta lógica comunitaria se 

encuentra tensionada por la desigualdad interna, la fragilidad institucional y la fragmentación 

social, factores que limitan la expansión de capacidades para amplios sectores de la población. 

 

Figura 8. Dimensiones de la lógica comunitaria en AHG 

Fuente: Elaboración propia, 2025 



123 
 

El análisis cultural mostró que la cultura en el ejido AHG no es un conjunto fijo de 

tradiciones, sino un campo dinámico donde se negocian las condiciones de la vida buena. La 

adopción de la religión adventista, la disminución del uso de las lenguas originarias y los procesos 

migratorios han transformado profundamente las prácticas culturales, los roles de género y las 

formas de organización. A partir de estos hallazgos, se propuso el concepto de cultura de las 

necesidades, que articula la visión funcional de Malinowski (1986) con el enfoque de capacidades 

de Sen (2000) y Nussbaum (2012). Esta categoría permite analizar cómo las instituciones 

culturales locales —como el ejido, el sistema de cargos o la familia— actúan simultáneamente 

como satisfactores de necesidades y como límites a las capacidades humanas. Por ejemplo, el 

ejido garantiza acceso a la tierra, pero excluye de la toma de decisiones a quienes no poseen 

derechos agrarios; la religión ofrece redes de apoyo, pero también impone restricciones morales; 

y la familia brinda protección, aunque puede reforzar roles de género que limitan la autonomía 

de las mujeres jóvenes. 

Desde esta mirada, el desarrollo humano en el ejido AHG puede entenderse como una 

búsqueda inacabada de equilibrio entre libertad, pertenencia y dignidad. El bienestar no se 

alcanza mediante la acumulación de bienes, sino a través de la posibilidad de decidir sobre la 

propia vida dentro de un marco social que, aunque contiene prácticas de apoyo mutuo, también 

reproduce exclusiones. 

En este contexto, la investigación identifica varios desafíos estructurales que deben ser 

considerados en cualquier propuesta de política pública o acción institucional. En primer lugar, 

la fragmentación comunitaria limita la posibilidad de proyectos colectivos amplios. Las divisiones 

internas —por afiliación religiosa, generación o estatus ejidal— obstaculizan la cooperación y 

debilitan el capital social. Por tanto, es poco realista pensar en estrategias basadas en una unidad 

comunitaria plena. Las intervenciones deben reconocer la pluralidad de actores y trabajar a partir 

de redes locales específicas, respetando los liderazgos existentes, pero evitando su cooptación. 

En segundo lugar, la desigualdad económica continúa siendo un obstáculo central. La 

migración, aunque provee ingresos a corto plazo, ha provocado una dependencia externa y una 

ruptura en las relaciones familiares y comunitarias. Muchos hogares viven del dinero que envían 

los migrantes, pero esa economía no se traduce en inversión colectiva ni en desarrollo sostenible. 

En lugar de romantizar las remesas como motor de progreso, se debe reconocer su fragilidad y 

promover alternativas locales de ingreso. Pequeños proyectos productivos, cooperativas de 

mujeres, huertos familiares o talleres de carpintería, costura y herbolaria podrían ofrecer 

opciones económicas mínimas pero sostenibles, articuladas con saberes locales. 

Otro desafío fundamental es el futuro de los jóvenes. La falta de espacios educativos y 

recreativos adecuados ha generado desmotivación, deserción escolar y, en algunos casos, 

conductas de riesgo. Los jóvenes sienten que no tienen futuro dentro de la comunidad, pero 

tampoco cuentan con herramientas suficientes para insertarse fuera de ella. Ante esta realidad, 

una política educativa realista debería centrarse en la creación de espacios de formación técnica, 



124 
 

artística y deportiva adaptados a las condiciones locales. Pequeños talleres de música, pintura, 

carpintería, reparación eléctrica o agricultura sustentable pueden ofrecer una formación práctica 

que vincule la educación con la vida cotidiana. Además, la habilitación de espacios comunitarios 

seguros —cancha, casa de cultura o salón comunal— permitiría fortalecer el sentido de 

pertenencia y reducir el ocio improductivo. 

El sistema educativo formal requiere también un enfoque más flexible y contextualizado. 

Programas de educación a distancia, asesorías presenciales periódicas y becas de manutención 

podrían ofrecer una oportunidad real para que los jóvenes continúen sus estudios sin abandonar 

sus responsabilidades familiares. Este tipo de estrategias no requieren grandes inversiones, sino 

coordinación interinstitucional entre el gobierno municipal, las universidades estatales y la 

comunidad. 

En cuanto a la vida social y política, es urgente fortalecer los canales de participación 

más allá del núcleo ejidal. Actualmente, amplios sectores —especialmente mujeres, jóvenes y 

pobladores sin tierra— quedan excluidos de la toma de decisiones. Un desarrollo humano 

inclusivo implica reconocer estas voces. La creación de comités de participación por áreas (salud, 

educación, medio ambiente, cultura) podría permitir que estos grupos contribuyan de manera 

gradual a la gestión local, sin desafiar directamente la estructura ejidal. Este tipo de mecanismos 

contribuirían a democratizar la vida comunitaria y a reconstruir la confianza colectiva. 

La afectividad ambiental, observada en las prácticas de cuidado de la tierra y uso del agua, 

constituye otro eje relevante. Aunque existe un conocimiento local sobre el manejo de recursos, 

la deforestación y la contaminación del río son problemas crecientes. La comunidad no cuenta 

con infraestructura para el manejo de residuos ni con estrategias de educación ambiental. 

Iniciativas básicas, como campañas de reforestación, talleres sobre compostaje o separación de 

basura, podrían generar conciencia sin requerir grandes recursos. En este sentido, el 

acompañamiento técnico de instituciones académicas o de organizaciones civiles sería una forma 

viable y de bajo costo para fortalecer la gestión ambiental local. 

En conjunto, estas recomendaciones apuntan hacia un modelo de política pública de 

bajo costo, alta pertinencia y arraigo territorial, basado en tres principios: (1) reconocimiento de 

la diversidad interna de la comunidad, (2) fortalecimiento de capacidades locales, y (3) 

acompañamiento sostenido en lugar de intervenciones pasajeras. No se trata de imponer 

modelos de desarrollo, sino de construir condiciones mínimas que permitan a las personas 

ampliar sus capacidades en su propio contexto. 

La experiencia del ejido AHG demuestra que el Desarrollo Humano no es un proceso 

lineal ni homogéneo, sino un campo de conflictos, negociaciones y resistencias. A pesar de las 

carencias materiales, la comunidad conserva recursos simbólicos y relacionales que pueden 

sostener su bienestar, siempre que se fortalezcan con políticas sensibles a la realidad local. Al 

mismo tiempo, las desigualdades, la fragmentación social y la falta de oportunidades siguen 



125 
 

siendo factores que obstaculizan el desarrollo pleno. Reconocer esta complejidad es un paso 

esencial para evitar visiones idealizadas o intervenciones simplistas. 

El desarrollo humano en el ejido no se reveló como un concepto lineal ni un estado 

logrado, sino como un proceso que se construye y se disputa en lo cotidiano, dentro de relaciones 

sociales específicas y con recursos que la propia comunidad hace posibles. Si bien el recorrido 

teórico y contextual presentado en los primeros capítulos permitió perfilar al desarrollo humano 

como un horizonte armónico —nutrido por discusiones históricas, comunitarias y culturales que 

parecían converger en un mismo sentido de bienestar—, fue al arribar a los resultados empíricos 

donde esa narrativa se encontró con la densidad de la realidad, mostrando que la comunidad 

también se organiza desde fricciones, desigualdades, interpretaciones divergentes del bienestar y 

tensiones en la toma de decisiones. Esto permitió comprender que esa transición no representó 

una contradicción, sino un aprendizaje epistemológico: la teoría sostuvo la pregunta, pero el 

territorio mostró las condiciones para reinterpretarla. 

En este sentido, y como aporte sintético-conceptual de la investigación realizada en el 

Ejido Amador Hernández González, se propone la siguiente fórmula interpretativa del 

desarrollo humano situado, inspirada en expresiones de síntesis teórica utilizadas en sociología 

para articular la práctica social, pero construida a partir de los hallazgos empíricos y del diálogo 

crítico con distintos autores: 

DH = Cᴠ + (Cꜱ + Rʟ) · A − Tᴄ 

Es importante precisar que esta formulación constituye una creación analítica propia, 

resultado de una articulación situada de enfoques que no necesariamente dialogan de manera 

directa en el plano teórico, pero que en la realidad comunitaria observada sí se entrecruzan y 

operan de forma simultánea. La fórmula no busca imponer coherencia conceptual entre autores, 

sino nombrar una lógica práctica del desarrollo humano tal como se manifiesta en el territorio, 

reconociendo su carácter relacional, histórico y conflictivo. 

En este marco, Cᴠ (Condiciones de vida) representa la base material que posibilita el 

bienestar comunitario: acceso a la salud, la educación, los medios económicos y las prácticas 

culturales que sostienen la vida cotidiana. Este componente dialoga con el enfoque de 

capacidades propuesto por Nussbaum (2012), en tanto subraya que el desarrollo humano 

requiere condiciones mínimas para que las personas puedan desplegar sus capacidades en 

contextos concretos. No obstante, en el análisis, dichas condiciones no se presentan como 

garantías universales, sino como realidades históricas y desigualmente distribuidas, sujetas a los 

arreglos internos de la comunidad. 

Por su parte, Cꜱ (Capital social) simboliza la dimensión relacional que atraviesa de forma 

transversal los hallazgos de esta investigación: la confianza, la reciprocidad, la cooperación, la 

solidaridad y las redes de apoyo que hacen posible la vida en común. Este componente se nutre 

de aportes clásicos como los de Bourdieu (2012), así como de lecturas comunitarias cercanas a 



126 
 

Ostrom (2000) y a planteamientos latinoamericanos sobre organización social y desarrollo 

humano, como los de Gerónimo (2018). En conjunto, estos enfoques permiten comprender que 

el capital social no es solo un recurso acumulable, sino una fuerza relacional activa, producida y 

reproducida en la interacción cotidiana. 

En estrecha relación con lo anterior, Rʟ (Recursos locales) refiere a los bienes y activos 

propios del territorio que emergieron en el análisis como elementos fundacionales del desarrollo 

humano: los saberes comunitarios, la tierra como medio de subsistencia, los oficios, el sentido 

de pertenencia y las prácticas organizativas que permiten a la comunidad responder a sus 

necesidades desde lo propio. Este componente se apoya especialmente en los aportes de Ostrom 

(2000) sobre la gestión colectiva de recursos, permitiendo comprender que el desarrollo no 

depende únicamente de factores externos, sino de la capacidad comunitaria para gobernar y 

significar sus propios bienes. 

El término A (Agencia y acuerdos entre actores) representa la capacidad de la comunidad 

—particularmente de los ejidatarios y de la asamblea ejidal— para influir, dialogar, decidir y 

construir rutas compartidas. Este elemento remite a una dimensión política interna del desarrollo 

humano, donde el bienestar no se produce sin negociación ni sin acción colectiva. En este 

sentido, la noción de agencia dialoga con enfoques contemporáneos como los de Rosa (2019), 

al entender la acción comunitaria no solo como decisión instrumental, sino como una relación 

viva entre sujetos, territorio y estructuras que habilitan o limitan la resonancia social. 

Finalmente, Tᴄ (Tensiones comunitarias) representa el componente que introduce una 

lectura no idealizada del desarrollo humano. Inspirado en el análisis de Castells (2009) sobre 

conflicto, poder y organización social, este término engloba las desigualdades percibidas, los 

desacuerdos, las fricciones entre actores o grupos y las dificultades de coordinación colectiva. 

Las tensiones no anulan el desarrollo humano, pero sí lo complejizan, ralentizan o reconfiguran, 

dependiendo de la capacidad comunitaria para tramitarlas de manera colectiva. 

A partir de esta expresión simbólica, se propone que (Cꜱ + Rʟ) · A constituye el núcleo 

más potente del desarrollo humano situado: allí donde los vínculos sociales y los recursos del 

territorio se activan mediante la decisión colectiva, las capacidades humanas se amplían y el 

bienestar se vuelve viable desde lo comunitario. Por el contrario, cuando Tᴄ supera la agencia 

negociadora, el desarrollo humano se contrae, no por falta de potencial, sino por ausencia de 

mecanismos internos que permitan articularlo. 

En síntesis, esta investigación deduce que el desarrollo humano en la comunidad no se 

explica por la adopción de modelos externos, sino por la capacidad colectiva para poner en 

movimiento lo que es propio y lo que es común, en un equilibrio siempre inestable entre 

condiciones de vida, vínculos sociales, recursos territoriales, agencia política y tensiones 

inevitables.  



127 
 

Logrando identificar que el aporte del desarrollo humano en comunidades rurales no se 

localiza solo en lo que se tiene, sino en lo que se hace con lo que se tiene —y con quienes se 

tiene—. Es en lo común donde el bienestar adquiere su expresión más sólida y frágil a la vez: 

sólido porque descansa en redes internas que la misma comunidad produce y sostiene; frágil 

porque esas redes se encuentran también expuestas a tensiones que las ponen a prueba. 

Finalmente, esta tesis invita a repensar el Desarrollo Humano desde una perspectiva 

situada, relacional y culturalmente sensible, que reconozca las limitaciones estructurales sin 

perder de vista las potencialidades locales. El ejido Amador Hernández González no representa 

una utopía comunitaria, sino una realidad concreta, marcada por la precariedad, el esfuerzo 

cotidiano y las aspiraciones múltiples de sus habitantes. El desarrollo, en este sentido, no puede 

concebirse como una meta universal ni como un modelo externo, sino como la búsqueda 

colectiva —a veces fragmentada y conflictiva— y de la construcción de una vida digna, tal como 

cada comunidad, desde su historia y contexto, la concibe y la lucha. Comprender y acompañar 

esa búsqueda, desde el respeto y la corresponsabilidad, constituye el desafío más importante para 

quienes aspiramos a construir un enfoque de Desarrollo Humano más justo, plural y humano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

REFERENCIAS 
Acosta, A. (2016). El buen vivir: Sumak Kawsay, una oportunidad para imaginar otros mundos. Icaria Editorial  

Álvarez-Gayou Jurgenson, J. L. (2003). Cómo hacer investigación cualitativa: fundamentos y metodología. 

Recuperado de http://mayestra.files.wordpress.com/2013/03/bibliografc3ada-de-referencia-

investigacic3b3n-cualitativa-juan-luis-alvarez-gayou-jurgenson.pdf 

Albó, X. (2018). El gran desafío de los indígenas en los países andinos: sus derechos sobre recursos naturales. De Raíz 

Diversa. Revista Especializada en Estudios Latinoamericanos, 2(3), 39–62. 

https://doi.org/10.22201/ppela.24487988e.2015.3.58392 

Altieri, M. (2018). Agroecología: ciencia y política. Icaria Editorial. 

Sen, A. (2000). Desarrollo y libertad (E. Rabasco & L. Toharia, trad.). Editorial Planeta. 

Appadurai, A. (2001). La modernidad desbordada: dimensiones culturales de la globalización. Fondo de Cultura 

Económica. 

Aristóteles. (2014). Ética a Nicómaco (J. Pallí Bonet, trad.). Gredos. ISBN: 9788424926366 

Augé, M. (1995). Los no lugares: espacios de anonimato. Gedisa. 

Batthyány, K. (2015). Las políticas y el cuidado en América Latina: Una mirada desde el enfoque de derechos. 

CEPAL. 

Bauman, Z. (2003). Modernidad líquida. Fondo de Cultura Económica. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (2008). La construcción social de la realidad. Amorrortu Editores. 

Bertoni, R., Castelnovo, C., Cuello, A., Fleitas, S., Pera, S., Rodríguez, J., y Rumeau, D. (2011). ¿Qué es el 

desarrollo? ¿Cómo se produce? ¿Qué se puede hacer para promoverlo? Construcción y análisis de problemas del 

desarrollo. Comisión Sectorial de Enseñanza (CSE); Universidad de la República (UdelaR). 

Boff, L., & Cagigas, J. L. C. (2000). La dignidad de la tierra: ecología, mundialización, espiritualidad: la emergencia 

de un nuevo paradigma. Trotta. 

Bonfil Batalla, G. (1987). México profundo: una civilización negada. CIESAS / Secretaría de Educación 

Pública. 



129 
 

Bonfil Batalla, G. (1997). Pensar nuestra cultura. Alianza Editorial. 

Bourdieu, P. (2013). Capital cultural, escuela y espacio social. Siglo XXI Editores. 

Bourdieu, P. (2001). Poder, derecho y clases sociales. Desclée de Brouwer. 

Bourdieu, P. (2012). La Distinción: criterios y bases sociales del gusto. Taurus.   

Brysk, A. (2000). From Tribal Village to Global Village: Indian Rights and International Relations in Latin America. 

Stanford University Press. 

Bury, J. B. (2009). La idea del progreso. Alianza Editorial. 

Castells, M. (2009). Comunicación y poder. Alianza Editorial. 

Castro, F., Allen-Leigh, B., Katz, G., Salvador-Carulla, L., & Lazcano-Ponce, E. (2013). Indicadores de 

bienestar y desarrollo infantil en México. Salud Pública de México, 55(2), S267–S275. 

Coleman, J. S. (1990). Foundations of Social Theory. Harvard University Press. 

CONAPO. (2023). Proyecciones de la población de México y de las entidades federativas 2020–2070. Gobierno de 

México. https://www.gob.mx/conapo 

Consejo Nacional de Evaluación de la Política de Desarrollo Social (CONEVAL). (2022). Medición de la 

pobreza 2022: Resultados por entidad federativa (Chiapas). CONEVAL. https://www.coneval.org.mx 

Coraggio, J. L. (2011). Economía social y solidaria: el trabajo antes que el capital. Ediciones Abya-Yala. ISBN: 

978-9978-22-999-6 

Córdova, V. (2006). Dominación y resistencia simbólica en algunos mitos andinos. Escritura y Pensamiento, 9(18), 

169–178. 

Corona Caraveo, Y., & Pérez Zavala, C. (2003). Resistencia e identidad como estrategias para la reproducción 

cultural. En Anuario de Investigación 2002, Vol. II (pp. 201–220). UAM-X, CSH, Educación y 

Comunicación. ISBN: 9703101755 

Custodio González, C. A., & Martínez Borrego, A. E. (2018). El capital social en el estudio de la dinámica 

social y productiva de los espacios rurales en México. Revista de Ciencias para el Desarrollo Regional, 

3(2). Universidad Nacional Autónoma de México. 



130 
 

Clifford, J. (2001). Dilemas de la Cultura. Gedisa 

Durston, J. (2000). ¿Qué es el capital social comunitario? (Políticas Sociales, Vol. 38). Comisión Económica 

para América Latina y el Caribe (CEPAL). 

De la Cadena, M. (2015). Earth Beings: Ecologies of Practice across Andean Worlds. Duke University Press. 

Deleuze, G., & Guattari, F. (2024). Mil mesetas: capitalismo y esquizofrenia. Pre-Textos. 

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2017). The SAGE handbook of qualitative research (5.ª ed.) [Manual SAGE 

de investigación cualitativa]. SAGE Publications. 

Díaz, F. (2021). Tierra, comunidad y tequio. Revista de la Universidad de México, 14–19. 

Díaz-Bravo, L., Torruco-García, U., Martínez-Hernández, M., & Varela-Ruiz, M. (2013). La entrevista, 

recurso flexible y dinámico. Investigación en Educación Médica, 2(7), 162–167. 

Dussel, E. (1998). Ética de la liberación en la edad de la globalización y la exclusión. Trotta. 

Dussel, E. (2020). Siete ensayos de filosofía de la liberación: hacia una fundamentación del giro decolonial. Trotta. 

Elias, N. (2015). El proceso de la civilización: investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas. Fondo de Cultura 

Económica.  

Escobar, A. (2007). La invención del Tercer Mundo: construcción y deconstrucción del desarrollo. Fundación editorial 

el perro y la rana. 

Escobar, A. (2017). Autonomía y diseño: la realización de lo comunal. Tinta y limón. 

Esponda, Diez & Carpinetti (2013). Introducción al desarrollo sustentable. Universidad Nacional 

Jauretche. 

Esquivel, H. (2008). Situación actual del Sistema de ahorro y Crédito Popular en México. Problemas del 

desarrollo, 39(152), 165-191. 

Esquivel, V. (2011). La economía del cuidado en América Latina: Poniendo los cuidados en el centro de la agenda. 

Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD).  

 



131 
 

Esteva, G. (1992). Desarrollo. En W. Sachs (Ed.), Diccionario del desarrollo: una guía del conocimiento como poder 

(pp. 51–64). Fondo de Cultura Económica. 

Esteva, G. (2024). La fuerza social de la esperanza. CLACSO. 

Estermann, J. (2015). Cruz del Sur: Hermenéutica y teología desde el sur. Editorial Trotta. 

Fals Borda, O. (1991). La investigación-acción participativa: política y epistemología. Ediciones de la Banda 

Oriental. 

FAO. (2024). El estado de la seguridad alimentaria y la nutrición en el mundo 2024. FAO. https://www.fao.org 

Federici, S. (2013). Revolución en punto cero: Trabajo doméstico, reproducción y luchas feministas. Traficantes de 

Sueños. 

Fish, S. (2016). “¿Hay un texto en esta clase?”. En Is There a Text in This Class? The Authority of Interpretive 

Communities (H. Pons, trad., pp. 303–321). Harvard University Press. 

Foucault, M. (2009). Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. Siglo XXI Editores. 

Gadamer, H.-G. (1999). Verdad y método I (M. Olasagasti, trad.). Sígueme 

Geertz, C. (2005). La interpretación de las culturas. Gedisa. 

Gerónimo, F. (2018). Política pública en México: Intercambios en las redes de políticas públicas en la Sierra Norte de 

Puebla. Benemérita Universidad Autónoma de Puebla.  

Gudynas, E. (2011a). Buen vivir: germinando alternativas al desarrollo. CLAES. 

Gudynas, E. (2011b). Extractivismos y alternativas al desarrollo. CLAES. 

Han, B. C. (2018). Hiperculturalidad. Herder Editorial. 

Hartog, F. (2015). Regímenes de historicidad: presentismo y experiencia del tiempo (A. García Mayo, trad.). 

Universidad Iberoamericana. 

Harvey, D. (1998). La condición de la posmodernidad: investigación sobre los orígenes del cambio cultural. Amorrortu 

Editores. 

Heidegger, M. (2003). Ser y tiempo (J. Gaos, trad.). Fondo de Cultura Económica. 



132 
 

Hernández Díaz, A. (2014). Cultura, educación y desarrollo humano en contextos rurales de Oaxaca. Universidad 

Autónoma Benito Juárez de Oaxaca.  

Himanen, P. (2017). Dignidad como Desarrollo. En Manuel Castells y Pekka Himanen (ed.), 

Reconceptualización del desarrollo en la era global de la información. Fondo de Cultura Económica. 

Honneth, A. (1997). La lucha por el reconocimiento: por una gramática moral de los conflictos sociales. Crítica. 

INALI. (2013). Catálogo de las Lenguas Indígenas Nacionales. Instituto Nacional de Lenguas Indígenas. 

Ingold, T. (2012). Ambientes para la vida: conversaciones sobre humanidad, conocimiento y mundo natural. NED 

Ediciones. 

Kahneman, D. (2012). Pensar rápido, pensar despacio. Debate. 

Koselleck, R. (2003). Futuro pasado: para una semántica de los tiempos históricos. Paidós. 

Kuhn, T. (2013) La estructura de las revoluciones científicas. Fondo de Cultura Económica. 

Leff, E. (2018) El fuego de la vida. Siglo XXI Editores. 

Lefebvre, H. (2013). La producción del espacio. Siglo XXI Editores. 

Lezama, J. L., & Domínguez, J. (2006). Medio ambiente y sustentabilidad urbana. Papeles de Población, 

12(49), 153–176. 

Lipovetsky, G., & Serroy, J. (2015). La estetización del mundo: vivir en la época del capitalismo artístico. Anagrama. 

Luhmann, N. (1998). Sistemas sociales: lineamientos para una teoría general. Anthropos. 

Madera Pacheco, J. A., & de Dios Hernández, D. (2021). La producción campesina de alimentos en 

contextos de disputa por los recursos en los municipios de Jala y Santiago Ixcuintla, Nayarit, 

México. Entre Diversidades. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, 8(1), 119–140. 

Madera Pacheco, J. A., & Vargas Arreola, J. A. (2015). Miradas desde la agroecología a aparentes 

proyectos antagónicos en la comunidad indígena de Puerta de Platanares, Nayarit, México. Nóesis. 

Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, 24(47-2), 94–104. 



133 
 

Madera Pacheco, J. A., Vázquez Quezada, C., & de Dios Hernández, D. (2022). Territorios para la 

soberanía alimentaria: una experiencia en torno al maíz raza Jala. Horizontes Territoriales, 2(3), 1–

23. 

Malinowski, B. (1986). Los argonautas del Pacífico Occidental. Planeta-De Agostini. 

Martínez-Carrasco Pleite, F., Colino Sueiras, J. B., & Gómez Cruz, M. Á. (2014). Pobreza y políticas de 

desarrollo rural en México. Estudios Sociales (Hermosillo, Son.), 22(43), 9–35. 

Martínez-Salgado, C. (2012). El muestreo en investigación cualitativa: principios básicos y algunas 

controversias. Ciencia & Saúde Coletiva, 17(3), 613–619. 

Max-Neff, Manfred, Antonio Elizalde & Martín Openhayn (1986)   Desarrollo a escala humana: una opción 

para el futuro.   Development Dialogue, número especial, 96 pp. CEPAUR, Fundacion Dag 

Hammarskjold.  

Mendoza Ramírez, A., & Luis, E. (2020). Gestión comunitaria del agua: estudio de dos comunidades en 

Chalcatongo de Hidalgo, Oaxaca. Universidad Intercultural del Estado de Oaxaca. 

Merino, L. (2004). La experiencia de las comunidades forestales en México: veinticinco años de 

silvicultura y construcción de empresas forestales comunitarias. Secretaría de Medio Ambiente y 

Recursos Naturales (SEMARNAT). 

Nisbet, R. (2009). Historia de la idea del progreso. Gedisa. 

Nussbaum, M. (2012a). Crear capacidades: propuesta para el desarrollo humano. Paidós. 

Nussbaum, M. (2012b). Las mujeres y el desarrollo humano. Herder Editorial. 

ONU. (2015). Transformar nuestro mundo: La Agenda 2030 para el Desarrollo Sostenible. Organización de las 

Naciones Unidas. https://sdgs.un.org/es/2030agenda 

ONU. (2023). Objetivos de Desarrollo Sostenible: Informe 2023. Organización de las Naciones Unidas. 

https://sdgs.un.org/es/goals 

Ortega, T. A. (2018). Desarrollo humano y desigualdad en México. México y la Cuenca del Pacífico, 8(22), 

121–141. https://doi.org/10.32870/mycp.v8i22.573 



134 
 

Ostrom, E. (2000). El gobierno de los bienes comunes: la evolución de las instituciones de acción colectiva. Fondo de 

Cultura Económica. 

Pérez Orozco, A. (2014). Subversión feminista de la economía: aportes para un debate sobre el conflicto capital-vida. 

Traficantes de Sueños. 

Pérez Ruiz, M. L. (2008). Procesos comunitarios y nuevas subjetividades en contextos rurales. Universidad 

Autónoma Metropolitana. 

Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD). (2020). Informe sobre desarrollo humano 2020: 

la próxima frontera. El desarrollo humano y el cambio climático. PNUD. https://hdr.undp.org/es/2020-

report 

Putnam, R. D. (2003). Solo en la bolera: colapso y resurgimiento de la comunidad norteamericana. Gredos. 

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. Lander (Ed.), La 

colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales (pp. 201–246). CLACSO. 

Razeto, L. (1984). Economía de solidaridad y mercado democrático. Academia de Humanismo Cristiano, 

Programa de Economía del Trabajo. 

Ricoeur, P. (1999). Historia y narratividad. Ediciones Paidós. 

Rist, G. (2002). El desarrollo: historia de una creencia occidental. Los libros de la Catarata. 

Robeyns, I. (2005). The capability approach: A theoretical survey. Journal of Human Development, 6(1), 93-

117. https://doi.org/10.1080/146498805200034266  

Rockwell, E. (2009). La experiencia etnográfica: historia y cultura en los procesos educativos. Paidós. 

Rosa, H. (2019). Resonancia: una sociología de la relación con el mundo. Katz Editores. 

Sachs, J. (2005). El fin de la pobreza: cómo conseguirlo en nuestro tiempo. Debate. 

Santos, B. de S. (2018). Justicia entre Saberes: Epistemologías del Sur contra el epistemicidio. Morata. 

Sauvé, L. (2006). La educación ambiental y la globalización: desafíos curriculares y pedagógicos. Revista 

Iberoamericana de Educación, 40(3), 1–15. 

Schutz, A. (2004). Las estructuras del mundo de la vida. Amorrortu Editores. 



135 
 

Schutz, A. (2015). El problema de la realidad social. Amorrortu Editores. 

SEMARNAT. (2024). Informe de la situación del medio ambiente en México 2024. Secretaría de Medio Ambiente 

y Recursos Naturales. https://www.semarnat.gob.mx 

SENPLADES (Secretaría Nacional de Planificación y Desarrollo). (2013). Plan Nacional para el Buen Vivir 

2013–2017. Gobierno de Ecuador. 

Stiglitz, J. (2012). El precio de la desigualdad. Taurus 

Stiglitz, Sen & Fitoussi. (2013). Medir nuestras vidas: las limitaciones del PIB como indicador del progreso. RBA. 

Sunkel, O., & Paz, P. (2005). El subdesarrollo latinoamericano y la teoría del desarrollo. Siglo XXI Editores. 

Taylor, C. (2009). El multiculturalismo y la política del reconocimiento. Fondo de Cultura Económica. 

Toledo, V. M., & Barrera-Bassols, N. (2008). La memoria biocultural: la importancia ecológica de las sabidurías 

tradicionales. Icaria Editorial. 

Tuan, Y. F. (1977). Space and place: The perspective of experience. University of Minnesota Press. 

Utria, R. D. (1986). La dimensión ambiental del desarrollo y su planificación. Oficina de la CEPAL en 

Bogotá (Estudios e Investigaciones). CEPAL. 

Valcárcel, A. (2006). Génesis y evolución del concepto y enfoques sobre el desarrollo. Revista de Filosofía, 

61(1), 45–62. 

Vilaboa-Arroniz, J., Platas-Rosado, D. E., & Zetina-Córdoba, P. (2021). El reto del sector rural de 

México ante la COVID-19. Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, 66(242), 419–442. 

Wallerstein, I. (2006). Análisis de sistemas-mundo: una introducción. Siglo XXI Editores. 

Warman, A. (1988). La historia de un bastardo: maíz y capitalismo. Fondo de Cultura Económica / UNAM, 

Instituto de Investigaciones Sociales. 

Wolcott, H. F. (2007). Etnografía sin remordimientos. Revista de Antropología Social, 16(1), 279–295. 

Xolocotzi Yáñez, Á. (2019). La sombra conceptual: conceptos operativos e indicadores formales en la 

fenomenología. Contrastes. Revista Internacional de Filosofía, 24(3), 73–90. 

Zaid, G. (2007). Tres conceptos de cultura. Revista Letras Libres. 



136 
 

 

 

 



137 
 

ANEXOS 

Guion de entrevista semiestructurada, aplicada en 2025

 



138 
 

 



139 
 

Guía de Observación 

Categoría Observación Comentario Referencias 

Organización Territorial    

Economía    

Organización Social    

Salud    

Organización Religiosa    

Ciclo de Vida    

Historia    

Educación    

Cultura    

Genero    

Seguridad    

Migración    

Hogares    

 

Lista de códigos en Atlas. Ti 

 


