
Instituto de Ciencias Biológicas | Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas

 | 5 | 

La memoria biocultural se manifiesta en los paisajes 
cultivados, los sistemas alimentarios tradicionales, 

los saberes medicinales, las lenguas originarias 
y las formas de organización comunitaria 

Voces Ancestrales: Mujeres que 
custodian la memoria biocultural

Orquidia Guadalupe Rodríguez-Moreno y Andrea Venegas Sandoval

La mujer y la memoria biocultural

En el corazón de los pueblos originarios y 
comunidades locales, las mujeres han sido 
fundamentales en la conservación de la me-

moria biocultural, entendida como un entramado 
dinámico de conocimientos, prácticas, valores, espi-
ritualidades y afectos que vinculan profundamente 
a las comunidades con sus territorios. Esta memoria 
no es un archivo del pasado, sino una práctica viva 
de resistencia, adaptación y reconstrucción frente 
a procesos históricos de colonización, despojo y 
transformación ecológica [1]. 

Según datos de la FAO, el 43% de la fuerza la-
boral agrícola en países en desarrollo está confor-
mada por mujeres, quienes desempeñan un papel 
clave en la preservación de semillas y conocimien-
tos agroecológicos [2]. Las mujeres, como guar-
dianas de estos saberes, han desarrollado estrate-
gias para seleccionar, cultivar y conservar especies 
vegetales, asegurando su permanencia en el tiem-
po. En comunidades indígenas de México y Perú, 
proyectos de reforestación liderados por mujeres 
han restaurado hectáreas de bosque, aseguran-
do la continuidad de especies nativas y prácticas 
sustentables. Además, hay estudios que destacan 
que las mujeres desempeñan un papel esencial en 
la transmisión de conocimientos agroecológicos y 
en la preservación de la biodiversidad [2]. Su papel 
trasciende la vida cotidiana, pues no solo garan-
tizan la continuidad de saberes ancestrales, sino 
que también impulsan la innovación en la gestión 
sostenible del ambiente.

La memoria biocultural se manifiesta en los 
paisajes cultivados, los sistemas alimentarios tra-
dicionales, los saberes medicinales, las lenguas ori-
ginarias y las formas de organización comunitaria. 
Como cuidadoras de la vida, las mujeres han sido 
portadoras y recreadoras de la memoria colectiva. 
Su participación en la selección de semillas, el ma-
nejo del agua, la crianza, los rituales, la oralidad y la 
salud comunitaria no solo asegura la transmisión de 
saberes, sino también la preservación de los senti-
dos de pertenencia e identidad de las comunidades.

El papel de las mujeres en la agroecología y la 
herbolaria
Históricamente, las mujeres indígenas y campesi-
nas han sido protagonistas en la domesticación de 
cultivos que hoy sustentan la alimentación global. 
Según la FAO, el 60% de las semillas utilizadas en 
sistemas agroecológicos provienen de prácticas de 
selección y mejora lideradas por mujeres [2]. Sin 
embargo, su contribución ha sido invisibilizada de-
bido a múltiples factores derivados del sistema pa-
triarcal y neoliberal, que conllevan principalmente 
a la falta de reconocimiento económico y social. 
A pesar de ello, han formado redes de acción que 
combinan conocimientos heredados con técnicas 
contemporáneas, promoviendo la sustentabilidad y 
el desarrollo comunitario.

En la medicina tradicional, las mujeres han juga-
do un papel crucial en la selección y el uso de plan-
tas medicinales, contribuyendo al bienestar de sus 
comunidades y al avance del conocimiento cien-
tífico. Estos saberes no son meramente utilitarios, 



 ENERO-JUNIO DE 2025

 | 6 | 

sino parte de un entramado ético, espiritual y terri-
torial que conforma los cimientos de muchas cultu-
ras originarias. Estudios de la Organización Mundial 
de la Salud (OMS) resaltan que más del 80% de 
las poblaciones rurales en América Latina dependen 
de la medicina tradicional para su atención primaria, 
con las mujeres como principales transmisoras de 
este conocimiento [3].

En este contexto, resulta imprescindible hablar 
de diálogo de saberes, entendido no como una in-
tegración mecánica entre el conocimiento científico 
y el tradicional, sino como un encuentro intercultu-
ral basado en el respeto mutuo y el reconocimiento 
de distintas formas de entender el mundo. Tal como 
plantea Catherine Walsh, el diálogo de saberes es 
“una posibilidad de re-existencia” que abre caminos 
para reconstruir mundos otros, desde el entretejido 
de experiencias, memorias y luchas de los pueblos 
[4]. Este diálogo implica aprender a escuchar y va-
lorar saberes que han sido históricamente deslegi-
timados.

Retos y resistencia: mujeres ante el cambio 
climático
Actualmente, las mujeres enfrentan desafíos deri-
vados del cambio climático y la pérdida de biodiver-
sidad. Estudios del Panel Intergubernamental sobre 
Cambio Climático (IPCC) han señalado que las 
comunidades rurales lideradas por mujeres, como 

las de la Sierra Tarahumara en México, han expe-
rimentado cambios drásticos en los patrones de 
precipitación y temperatura, afectando su acceso a 
fuentes de agua y la productividad agrícola [5]. Es-
tas alteraciones han incrementado la vulnerabilidad 
de las mujeres en la gestión de recursos naturales y 
la seguridad alimentaria. Según el IPCC, las mujeres 
rurales son particularmente vulnerables a la degra-
dación ambiental, ya que dependen en gran medida 
de los recursos naturales para su subsistencia. No 
obstante, han logrado abrir espacios en la educa-
ción, la política y la economía, impulsando modelos 
de comercialización sostenible y luchando por una 
gestión equitativa de los recursos.

El uso de tecnologías innovadoras les ha permi-
tido fortalecer sus estrategias de conservación y di-
fusión de la memoria biocultural. Entre estas tecno-
logías, destacan los sistemas de monitoreo satelital 
para evaluar cambios en la biodiversidad, el uso de 
drones en el mapeo de ecosistemas comunitarios y 
aplicaciones móviles que facilitan la recopilación de 
datos etnobiológicos. Desde plataformas digitales 
hasta nuevas técnicas de agricultura regenerativa, 
las mujeres han sabido equilibrar la tradición con el 
progreso. Un ejemplo de ello es el programa de agro-
ecología digital impulsado por la Red de Mujeres Indí-
genas sobre Biodiversidad, el cual ha permitido la ca-
pacitación en técnicas agrícolas sostenibles mediante 
el uso de plataformas en línea [6].



Instituto de Ciencias Biológicas | Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas

Desde 
plataformas 
digitales 
hasta nuevas 
técnicas de 
agricultura 
regenerativa, 
las mujeres 
han sabido 
equilibrar la 
tradición con 
el progreso.

Hacia un futuro de equidad y reconocimiento
Aun con su rol esencial en la preservación de los 
recursos naturales y el conocimiento tradicional, las 
mujeres continúan enfrentando discriminación por 
su género, etnia y estatus socioeconómico. Es im-
perativo garantizar sus derechos individuales y co-
lectivos, incluyendo el acceso equitativo a la tierra, 
la participación política y la justicia social.

El reconocimiento y fortalecimiento de su papel 
en la gestión del patrimonio biocultural no solo be-
neficia a sus comunidades, sino que también contri-
buye a la construcción de sociedades más justas y 
sustentables. En diversas regiones del mundo, este 
reconocimiento ha sido impulsado por políticas pú-
blicas y programas de conservación con enfoque de 
género. Por ejemplo, en Bolivia, la Ley de Derechos 
de la Madre Tierra ha fortalecido la participación de 
mujeres indígenas en la gestión ambiental, facilitan-
do su acceso a recursos naturales [7].

En el contexto chiapaneco, las mujeres indígenas 
han desempeñado un papel esencial en la defensa 
del territorio y el mantenimiento de sus tradiciones. 
Organizaciones comunitarias han impulsado estrate-
gias de agroecología y gestión del agua que han per-
mitido fortalecer la seguridad alimentaria y preservar 
la biodiversidad local. Asimismo, el movimiento de 
parteras tradicionales ha asegurado la continuidad de 
saberes ancestrales en salud, promoviendo el reco-
nocimiento de su labor dentro de los sistemas de sa-
lud pública. Valorar sus aportaciones es fundamental 
para garantizar la continuidad del legado biocultural 

en Chiapas y otras regiones con dinámicas 
similares, asegurando su papel central en la 
construcción de un futuro sostenible para las 
generaciones venideras.

 P A R A  C O N O C E R  M Á S

[1] Toledo VM, Barrera N. La memoria biocultural y la 
resistencia comunitaria. México, D.F.: UNAM; 2023.
[2] FAO. El rol de las mujeres en la agroecología y la se-
guridad alimentaria. Roma: Organización de las Nacio-
nes Unidas para la Alimentación y la Agricultura; 2023.
[3] Organización Mundial de la Salud (OMS). Medicina 
tradicional en América Latina y su impacto en la salud 
pública. Ginebra: OMS; 2023.
[4] Walsh C. Interculturalidad, conocimiento y decolonia-
lidad. Revista de Ciencias Sociales. 2009;(25):12–30.
[5] Panel Intergubernamental sobre Cambio Climático 
(IPCC). Cambio climático, género y comunidades vul-
nerables: evaluación global. Ginebra: IPCC; 2023.
[6] Red de Mujeres Indígenas sobre Biodiversidad de 
América Latina y el Caribe (RMIB‑LAC). Participación 
y liderazgo de las mujeres indígenas en la conservación 
de la biodiversidad. Ciudad de Panamá: RMIB‑LAC; 
2023. Disponible en: https://rmiblac.org
[7] Pérez R, González M. Perspectivas de género en la 
conservación biocultural. Bogotá: Editorial Universita-
ria; 2023.

D E  L A S  A U T O R A S
M. en C. Orquidia Guadalupe Rodríguez-Moreno
Instituto de Conservación del Patrimonio Biocultural A.C.
Autora de las fotografías

Dra. Andrea Venegas Sandoval
Instituto de Investigación en Gestión de Riesgos y Cambio 
Climático. Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas.
andrea.venegas@unicach.mx

 | 7 | 


