
UNIVERSIDAD DE CIENCIAS Y 
ARTES DE CHIAPAS 

FACULTAD DE ARTES

 LICENCIATURA EN ARTES VISUALES 

ELABORACIÓN DE TEXTO 

TODO LO QUE NO FUE LA 
VIRGEN

REPRESENTACIÓN FEMENINA A TRAVÉS DE LA 
APROPIACIÓN ARTÍSTICA DE LA 

ICONOGRAFÍA SACRA

QUE PARA OBTENER EL TÍTULO DE 

LICENCIADA EN ARTES VISUALES 
PRESENTA 

ÁNGEL MARCELA TREJO RINCÓN

ASESORA 
Mtra. Ninfa Torres Lagunes

Tuxtla Gutiérrez, Chiapas  19 de Nov de 2025

1



2

§VüTYW3
l( i,l0lr§i) 1( Yll'll.§15

t ugr§r^au
rapt s?d

a¡uerpadxl d c c

seunoel selJol elulN eJll/\

epezol pJeqclno eualol euJoN Cll

zalrgrlnc ezouldsS alqou 'ollt/\

:sPlUJ!JsoJoslAou

fIN3t/!VIN3IV

'leuolseloJd ueruexS ns Jeluelsns Blll'uJsd

el enb eiluPJl la uoc JepecoJd ep seuolclpuoc ue eJluencue es EleuB[u e]se ap Á 'e¡uatpuodsel'loc

ugrsetdut Bl e epecoJd enb eJed soJleseceu solllgl"u Á so¡tstnbel sol euneJ olueuncop

,. or.lclp enb eJaplsuoc eJosl^eu uglsll'uo3 Else enb oluelulcouoc ns ap Jaceq soullll'uJed soN

solxol ap uglceJoqelf :op pEpllepoul el u=

vucvs vllvueoNocl vl f o vcll-sll-uv Nglcvldoudv vl f o sfAVUr v vNlNf 1/!f J N9lSVtNf SSUdfu

Nf 9ur^ vl f nJ oN ]no ol ocor

opeululouep leuolcda3oj o[eqeJ] ns e a]uelpuodsaJJoc uolsl^el A stst¡gue le opezlleeu

sftvnslA sfluv Nf vunlvlcNfcll :ap o^rlecnpS euer6or¿ ¡ap eluesed

NgCNTU Olfur vlfcuvv\l lf9NY :)

9Z0Z ep arqrxel^ou ap I L

sederq3'zaJJ?tlnC ellxnl
NOISSUdWI lC N9l)VZlUOrnV

uvlo)sf N9l)v)ll ll-ul) 3c ol-Nlwvluvdlc
sluvlo)s3 sol)l^uls 3a N9l))lulc

' lvulNlD vluvllu)ls
SVdYlHf 3CI SEIUY ,\ SVI]Nllf :lC CVCISUSAINn

var



Agradecimientos
Gracias mamá por ser la inspiración de este trabajo y mi fuente de vida.

Neptuno, salem, ela,  bellas, rocky, shake, kiki, kiko, niños  y cosita, gracias por tanto y perdón 

por tan poco

Omar, gracias por hacer todo más claro cuando solo veo sombra, te amaré por siempre.

Ale, Moshi, Blanque, Cloro, ¿qué sería de mí sin ustedes?

José,  te quiero, aun qué me hartes.

Remi,  Lu, Jackie, Fa, Vico, Lili, Julieta, Norma, siempre vivirán en mi corazón.

Marco, Sergio, Carlos, Alonso, Anto, pulpas gracias por las platicas introspectivas y buenas 

recomendaciones.

 Papá, a pesar de no estar.

3



Índice 

Introducción 7

Antecedentes 8

Capítulo uno 14

Primer acto 14

La inducida fe 14

Reflexión sobre la complejidad de la religión 14

1.1 Moral religiosa y su representación en el arte 21

1.2 Libertad y voluntad 23

1.3 Apropiación artística 27

1.4 Ironía como expresión artística 33

Parte 2 39

La belleza de la tristeza: 39

Exploración iconográfica 39

1.5 Simbología sacra 42

1.5.1 Trinidad 43

1.5.2 Santas 46

1.5.3 El corazón 49

1.5.4 La granada 51

1.5.5 La virgen 52

Tercer acto 55

Dulce madre 55

El papel de la mujer en la religión y el arte 55

4



1.7 Pero se pulcra mami 57

1.7.1 Objetivación 59

1.7.2 Desnudo 60

1.7.3 Censura 62

CAP II 65

Referentes 65

2.1 Múltiples técnicas 66

2.1.1Gráfica 67

2.1.3 Performance 68

Germanotta 69

2.1.3 La riqueza de mezclar técnicas 70

Joa Meraz 71

Pierre & Gilles 72

2.2 A mancharse las manos. 74

2.2.1 Apropiación y símbolos 75

Ninfa Torres 76

Fabián Chairez 77

2.2.2 Juego de composición: Agustín Castro 78

Capítulo tres 80

Prácticas y otras estrategias creativas 80

3.1 Arte Digital 82

3.1.1 Prácticas digitales de composición 83

3.1.2 Bocetería digital 84

3.2 Desarrollo de técnicas mixtas 86

3.3 Arte efímero en las calles 88

5



3.3.1 Práctica de sobre-posición de imágenes 91

3.4 Filtrada: Serie de autorretratos 94

Procesos 96

Éxtasis en la tormenta 98

Divina vulnerabilidad 101

Todas las técnicas que sé 102

Pintura 104

Conclusiones 107

Bibliografía 109

6



Introducción

La espiritualidad ha sido un elemento esencial en mi vida cotidiana, mi mamá es profundamente 

católica y me ha inculcado estos valores prácticamente desde que nací, lo que hace que el arte 

sacro sea fundamental para mi proceso de creación artística. Esta exploración es personal, 

reflexiono sobre mis experiencias y creencias, mostrando como aplico mi sentir en la obra. 

El primer capítulo de este documento se divide en tres actos:

“La inducida fe” 

Donde abordo como la religión influye en la moral, cuestionando la noción del falso libre 

albedrío que predica la Iglesia, así como exploro la ironía y la apropiación artística como medios 

de expresión artística y social.

“La belleza de la tristeza”

 Analizando la iconografía y sus múltiples significados, así como la hegemonía en el arte sacro y 

una reflexión de cómo logran crear obras majestuosas a partir de escenarios explícitas y temas 

grotescos.

“Dulce madre”

Por último examino la visión de la religión sobre las mujeres, mostrando cómo se han impuesto 

reglas y limitaciones con la justificación de proteger la pureza y virtud femenina. Exploro como 

la veneración de la Virgen muestra que, para la Iglesia católica, el rol más elevado de una mujer 

es ser madre, con la incongruencia de exigir la pureza virginal.

En mi segundo capítulo, hago una exploración a mis referentes artísticos, lo que tomo de ellos y 

su obra, así como experiencias personales. Para finalizar, el tercer capítulo es completamente mi 

proceso creativo, desde mis prácticas y bocetos, hasta la exploración de técnicas y desarrollo de 

mis obras pictóricas.

"Si no pensara, sería mucho más feliz." Sylvia Plath (2013). “The Journals of Sylvia Plath”, p.15, 
Anchor

7



Antecedentes
La fe y la espiritualidad han moldeado la forma en que las personas piensan, actúan y se 

relacionan entre sí, pero, ¿por qué un dios místico permitiría el sufrimiento de su creación? Creo 

que esta es una de las interrogantes más antiguas y complejas de la teología, incluso erradicando 

la idea de que este dios simplemente existe.

Morirán en paz, se extinguirán dulcemente, pensando en ti. Y en el más allá solo encontrarán la 

muerte. Pero nosotros los mantendremos en la ignorancia sobre este punto, los arrullaremos 

prometiéndoles, para su felicidad, una recompensa eterna en el cielo. Dostoyevski, F. (1880)

Esta cita de la novela "Los hermanos Karamazov" me ha hecho reflexionar profundamente sobre 

el concepto de Dios: una deidad que está por encima de nosotros, otorgándonos vida pero 

también la capacidad de cometer acciones atroces. La fe parece servir como un arrullo a la 

sociedad, haciéndonos creer que todo está bien mientras tengamos una buena relación con “el 

señor”. 

Lil Nas, rapero que se destaca por apropiarse del simbolismo religioso, comentó "si Dios no 

existe, entonces ¿quién se está burlando de nosotros?". Esta frase provoca me provoca la típica 

duda existencial: ¿Por qué estamos aquí? ¿Acaso somos simples juguetes para un Dios que se 

divierte viendo cómo decidimos comportarnos? 

Mi interés por el arte sacro se remonta a mi infancia, cuando me llevaban a misa; siempre me dió 

sueño escuchar la misa, así que observaba con fascinación las imágenes y esculturas que adornan 

las iglesias; analizando cada detalle y pincelada. A lo largo de los años, mi curiosidad se ha 

transformado en un profundo deseo de aprender el simbolismo y comprender la espiritualidad 

detrás de estas obras de arte.

8



La mayor parte del arte religioso que se conserva está vinculado a la vida de Iglesia y traduce la 

importancia que el arte ha tenido en las funciones culturales, evangelizadoras y pastorales de ésta. 

Sin embargo, al lado de este arte “eclesiástico”, hay también arte religioso no patrocinado por 

organismos de la Iglesia, sino surgido desde la piedad del creyente como expresión fundamental 

de sus sentimientos y experiencias en el orden de lo trascendente. Antonio Bonet Correa (sf)

Bonet menciona una distinción importante del arte sacro: que está directamente vinculado a la 

vida muy a parte de las funciones de la Iglesia, donde se busca cumplir propósitos culturales y 

evangelizadores; por otro lado, el arte que surge de la devoción y la experiencia espiritual 

personal nos regala una visión desapegada a la doctrina, esta distinción es crucial para 

comprender la diversidad y complejidad del arte sacro. 

Mientras que el arte patrocinado por la Iglesia puede tener un propósito específico dentro de las 

instituciones religiosas, el arte religioso personal 

refleja las creencias e interpretaciones de cada 

uno mediante las emociones y sus experiencias 

espirituales. 

Esto refleja la riqueza y la profundidad de la 

expresión espiritual a lo largo de la historia. El 

sacro no se limita, incluye las creaciones que 

surgen de la fe personal y la conexión espiritual. 

La iconografía religiosa es un aspecto elemental 

para el arte en general; la lectura de obra no 

tendría tanto valor si los antiguos artistas no 

explotaran la iconología sacra; la evolución de 

las representaciones artísticas de la religión es 

un tema complejo, que profundiza aspectos 

históricos, culturales y psicológicos de la 

expresión humana. 

A medida que el arte ha evolucionado, también 

lo han hecho las representaciones visuales de 

9
Imagen 1. Nuestra señora de monte Carmelo, España, 
2014



ideales y creencias religiosas, es interesante conocer las formas en que el arte ha influido y ha 

sido influido por la religión, moldeando la conciencia de la sociedad y dejando una huella en la 

civilización humana. 

Es notoria la relevancia de la religión en el arte, y no solo en la plástica, podemos ver el 

involucramiento de este en la música, literatura, cine y arquitectura, cualquier conocedor sabrá la 

relevancia de la religión para la arquitectura y el arte, mostrando como la historia se ha ido 

modelando gracias a ella, aunque el arte sacro captura a las masas con imágenes hegemónicas de 

historias que han perdido su verdadera realidad. 

En la religión católica, la mujer ha sido representada en dos polos opuestos: la virgen, el símbolo 

de pureza y sumisión, y la mujer como símbolo de la tentación y el pecado.  Estas 

representaciones, si bien icónicas, están profundamente entrelazadas con la visión masculina que 

limita la complejidad y la autonomía de las mujeres; mientras que María es elevada como ideal 

de perfección inalcanzable, Eva es usada para justificar una narrativa de culpa inherente que 

sigue marcando el rol de la mujer en la tradición católica, sin contar a otras como Lilith o 

Magdalena, que son vistas como villanas y prostitutas, eliminando toda humanidad de ellas, 

borrándolas de la historia. 

Esta dualidad refleja el pensamiento masculino dominante, afectando la percepción de las 

mujeres; al construir un ideal femenino basado en la obediencia, el sacrificio y la “virtud 

virginal”, se limita la las mujeres, reforzando la estructura patriarcal que nos coloca en un 

segundo plano, Patricia Castiñeyra (s.f) hace una reflexión sobre la representación femenina en el 

arte, haciendo distinciones muy ciertas:

Mediante el análisis de la imagen femenina podemos comprender de modo general el uso que de 

la mujer se ha hecho durante muchos años en el mundo occidental, y para que esa comprensión 

sea total debemos tener en cuenta que, durante la etapa que abarca este trabajo, la imagen 

femenina se ha configurado en un medio ideológico dominado por el pensamiento masculino. Así, 

podemos afirmar que la imagen de la mujer ha sido en muchos sentidos “imaginada” por los 

hombres y su propio concepto de la realidad, siendo así resultado del imaginario masculino 

dominante en dicho momento, transmitiendo de esta manera su ideal masculino sobre la mujer.

10



La imagen de la mujer ha sido "imaginada" y moldeada por el pensamiento masculino 

dominante, esto resuena en el contexto católico; a lo largo de la historia, la representación de la 

mujer en la religión ha sido en gran parte dictada por hombres que establecieron los valores, 

roles y límites hacia las mujeres en la vida religiosa y social; la representación de lo femenino en 

el catolicismo no es solo una reflexión ideológica, es una herramienta que ha consolidado el 

control y el poder masculino sobre la narrativa religiosa y social; por otro lado, Alfonso (sf) 

menciona:

Nuestro patrimonio artístico se nutre en su raíz más profunda del pensamiento y el sentimiento 

religiosos. El arte, durante los tres siglos virreinales, es predominantemente religioso, siendo la 

religión el principio unificador de la cultura novohispana y cumpliendo la Iglesia católica la 

misión de la conquista espiritual y cultural de los pueblos indígenas. Alfonso Rubio y Rubio (sf)

Esto se sabe, muchas imágenes religiosas se utilizaron para conquistar, cambiando la imagen de 

los dioses existentes para rezar a los santos colonizadores, me causa intriga la creatividad con la 

que llegaron a vincular a estos con figuras católicas y claro, como lograron convencer a estas 

personas de que lo que decían; pero, con el paso del tiempo estas instituciones han ido perdiendo 

poder debido a la diversidad de conocimientos, al igual que Jesús transformó los ideales de sus 

discípulos, el continuo crecimiento de la información sobre el pasado cristiano y cómo 

adoctrinaron a las masas, junto con la exploración de nuevas culturas, ha llevado a un declive de 

las religiones abrahámicas.

Durante el siglo XIX, el arte religioso languidece y pierde paulatinamente importancia, en la 

misma medida en que las ideas “ilustradas” y el triunfo del liberalismo limitan el poder de la 

Iglesia, propician el laicismo de la educación y la cultura y –rechazando nuestro pasado colonial- 

pretenden fundar en la “Razón” el orden y el progreso de nuestro país.  Alfonso Rubio y Rubio 

(sf)

El arte religioso perdió relevancia debido a la influencia del liberalismo, esta corriente promovió 

la separación entre la iglesia y el estado, así como la secularización a la educación y la cultura, 

así, la iglesia católica perdió parte de su influencia en la sociedad, lo que llevó al declive del arte 

religioso, que era patrocinado y promovido por la Iglesia. (aunque esta sigue estando muy 

11



presente en la educación, ya que aún existen 

muchas escuelas donde la religión es un tema 

de suma importancia.)

Durante el proceso de investigación, me topé 

con la palabra  secularización, la cual 

desconocía; es el proceso mediante el cual una 

sociedad, institución o individuo se vuelve 

menos influenciado o controlado por la religión 

y más orientado hacia lo secular; es decir, hacia 

aspectos no religiosos de la vida. 

Este significado me intrigó ya que mi 

educación básica fue católica; siempre me he 

preguntado cómo habría sido mi desarrollo si 

mi educación no hubiera estado influenciada en 

la eucaristía. 

¿Cuál sería mi percepción del mundo si no 

tuviera la visión religiosa con la que crecí? 

Creo que no estaría tan llena de prejuicios 

propios hacia la diferencia de mis creencias en 

comparación de las de quienes me rodean.

En este documento exploro la evolución de la representación artística de la religión católica y 

como esta influencia la sociedad.

Desde las cautivadoras imágenes de los iconos religiosos hasta el simbolismo detrás de estas 

representaciones, exploraré el impacto del arte en las creencias religiosas y los valores sociales, 

así, como dice Hitchens (2007) “la crítica más suave de la religión es la más radical y la más 

demoledora. La religión es una creación del ser humano, y ni siquiera los seres humanos que la 

crearon pueden ponerse de acuerdo acerca de lo que dijeron o hicieron en realidad sus profetas, 

12

Imagen 2.  Salvador Dalí “Cristo de San Juan de la 
Cruz” 1951. Óleo s/lienzo. 205 x116 cm



redentores o gurús.” Hitchens (2007) también menciona algo muy cierto: “No habrá más 

profetas ni sabios de antiguo cuño, lo cual es la razón por la que las devociones de hoy día son 

únicamente ecos de repeticiones del ayer, a veces elaboradas hasta el hilarante extremo de 

conjurar una terrible vacuidad.”

Quiero dejar claro que creo en la existencia de un poder superior y de un profeta, pero encuentro 

ridícula la forma en que las instituciones eclesiásticas venden la religión, me resulta gracioso 

creer que si seguimos las extensas y raras reglas que imponen (a pesar de las incongruencias e 

hipocresías), tendremos un lugar asegurado en el “reino del señor.” 

Es extraño ver cómo, a pesar de ser un pedófilo, violador, pederasta o asesino, con estar 

arrepentido, todos tus pecados serán perdonados; pero si cuestiono o me burlo de sus hipocresías, 

soy considerada blasfema y se me amenaza con el infierno.

 (vaya mierda, diría yo.) Algo que me pregunto a menudo es ¿por qué las personas con menos 

remordimientos tienen al explotar a otros no pagan las consecuencias de sus actos egoístas? 

¿Por qué tienen que ser las personas honestas los que sufren los daños causados, en lugar de los 

perpetradores?

¿Por qué son las personas malas, egoístas y abusivas  las que ganan? 

¿Por qué darle tanto poder a tu enemigo?

¿Por qué Dios no castiga a quienes realmente deben ser castigados?

13



Capítulo uno

 
Primer acto

La inducida fe

Reflexión sobre la complejidad de la religión

Podemos estar de acuerdo la religiosidad se construye socialmente, ya que a pesar de tener la 

libertad de escoger tus creencias, estas normalmente se inducen desde la infancia; como alguien 

que estudio en una escuela católica me intriga conocer la experiencia de no tener que hacer 

oración en las mañanas o antes de comer, que mis clases de formación cívica y ética no 

estuvieran vinculadas a la biblia y que no me adoctrinaran al catecismo porque se tenían que 

tener todos los sacramentos.

Es claro que la fe se instiga con miedo, se nos dice que si no rezamos, vamos a la iglesia o 

simplemente no creemos somos pecadores que morirán en las llamas eternas del infierno. Yo ni 

siquiera creo en el infierno, me parece enferma la idea de crear un lugar donde serás castigado 

por no tener las mismas creencias o seguir reglas sinsentido; instigar fe a través del miedo es de 

locos. 

Desde niños se nos ha enseñado la “importancia de la fe”, pero nadie nos menciona como 

algunas de estas instituciones se nutren de la ingenuidad e ignorancia de los individuos y venden 

ideas negativas hacia cualquier pensamiento en contra, instigando miedo al creer en el infierno. 

Lo más triste es la cantidad de “profetas” que lucran con las creencias de los ignorantes, que 

incluso hacen creer a la gente que puedes pagar tu espacio asegurado el cielo, mientras que estos 

buscan comprar su próximo auto de lujo. 

14



La religión es completamente consumista y corrupta, ni siquiera buscan esconderlo;  vasta ver el 

Vaticano, el cual es un país a parte de Italia, ¿qué tan corruptos pueden ser los gobernantes de un 

lugar donde ellos mismos inventan sus propias reglas? Ni siquiera podría llamarse corrupción. 

Horrores cometidos en el Vaticano existen, solo las esconden bajo sus túnicas de seda y 

accesorios de oro con incrustaciones de diamante. Es intrigante el papel del consumismo en el 

adoctrinamiento, especialmente a través de imágenes cargadas de simbolismo religioso, me 

intriga cómo estas imágenes logran transmitir miedo y tristeza, pero al mismo tiempo cautivan, 

utilizando personajes hegemónicos para representar el dolor de una manera estéticamente 

atractiva; este es un fenómeno complejo que revela mucho cómo las instituciones religiosas han 

sabido manipular los sentimientos a lo largo de la historia.

Cualquier creyente verá un crucifijo y te dirá que le encanta, pero, ¿por qué la imagen de su guía 

crucificado es un símbolo de paz? Me intriga cómo el catolicismo ha normalizado tanto la 

violencia y la sangre derramada de quien llaman Cristo, y esto parece ser una característica 

15

Imagen 4. Coronación del papa Pío XII, 1958Imagen 3. Ius XII, 1939 



particular de esta religión, incluso suena ritualístico, beber “la sangre” y comer “la carne” de 

cristo. Canibalismo puro, intrigante. No dejaré de sorprenderme de la variedad de cricifijos que 

he visto, de los materiales más costosos y con técnicas sorprendentes; pero al final, solo 

representa a un hombre que murió por los pecados de gente que claramente no lo merecía.

Yo no creo en Cristo per se pero sí en un profeta que buscaba paz y armonía entre la sociedad, 

que al oponerse a la normativa, fue crucificado, es impresionante la ironía que existe en las las 

instituciones eclesiásticas. Un dato que me parece muy curioso es el de las cruces fuera de las 

iglesias, todos las hemos visto, pero pocos saben que estas fueron colocadas fuera ya que las 

comunidades indígenas estaban acostumbradas a hacer sus ceremonias en el exterior; para los 

católicos esto era extraño pero con tal de atrapar a la sociedad las pusieron afuera. De hecho, 

Francisco Bernete (s.f) menciona:

Tras la conquista de México se produce un extraordinario fenómeno de sincretismo religioso: la 

creación de la Virgen de Guadalupe a partir de la diosa Tonantzin. Con su conversión en Virgen se 

consigue la integración de la población indígena al catolicismo y, con ello, la uniformización de 

la fe religiosa. La nueva figura mítica es nominalmente católica, pero en ella pervive la 

resistencia de la diosa originaria. 

Es interesante como civilizaciones tan complejas sucumbieron ante creencias que parecen 

banales e incongruentes desde una perspectiva moderna, con un dios místico que, a pesar de 

16

Imagen 5. Florentin Bonnat León: “Crucifixión” (fragmento) 1880. Óleo s/lienzo. 64.8 x 56 cm



tener el poder de hacer todo, parece dejar a sus hijos al olvido si no es alabado. Sé que ciertas 

civilizaciones decidieron estar de lado de los conquistadores para liberar sus pueblos, pero, ¿por 

qué dejar sus ideologías por otras que no iban con sus creencias? Sobre esto, Francisco Bernete 

(s.f) en su introducción al artículo “La resistencia de la Diosa” explica un poco la realidad del 

sincretismo religioso dirigido a los indígenas:

El sincretismo no es una política ni una voluntad de los conquistadores, ni de las autoridades 

españolas. Al contrario, lo que se persigue es la sumisión de los indios y su evangelización; se 

extermina a la casta sacerdotal prehispánica y los primeros franciscanos rechazan cualquier 

compromiso con las creencias de los indígenas. El sincretismo es obra de los indios que, 

convertidos al cristianismo, convierten a su vez en dioses a los ángeles y los santos del 

cristianismo. (Convierten en diosa a la Virgen, con cuyo mito se pretende, entre otras cosas, 

sustituir a Tonantzin). 

17

Imagen 6. Jef Triforce. “Guadalupe Dios Inantzin: 
representada en códice nahua mexica prehispánico.” 
2022. Gouache s/papel algodón

Imagen 7. “Virgen de Guadalupe” 1531. Imagen 
estampada en la tilma de Juan Diego como una 
imagen de origen sobrenatural



Me encanta cómo se refleja una resistencia cultural a través de la adaptación y transformación de 

símbolos religiosos impuestos. La relación humana con la religión me parece fascinante y digna 

de investigación, ya que cada persona tiene un punto de vista completamente diferente; por 

ejemplo, mi mamá y yo: Verónica es una mujer con creencias profundamente católicas y una 

devoción mariana incomprensible para mí, Ángel, con interés en los astros, la sinergia, y el poder 

de la  conexión con naturaleza, ambas compartimos aspectos completamente diferentes de la del 

catolicismo. Mientras Vero cree que rezar y hacer plegarias a Dios es el camino, Ángel no 

entiende la lógica detrás de adorar a un ser todopoderoso que exige alabanzas constantes por 

actos que deberían ser inherentes a su naturaleza divina; especialmente al autodenominarse un 

ser benevolente, y más aún, con sus propios “hijos”. Aun que no parece serlo, a menos que lo 

busques y alabes, a esto Hitchens(2007) comenta:

Si Dios era el creador de todas las cosas, ¿por qué se suponía que teníamos que 

«alabarle» de un modo tan incesante por haber hecho algo que le salía de una forma tan 

natural? Aparte de otras cosas, me parecía servil. Si Jesús podía curar a un ciego con el 

que se topaba por casualidad, ¿por qué no curaba entonces a todos de la ceguera? ¿Qué 

había de maravilloso en expulsar a los demonios si acababan entrando en una piara de 

cerdos? Hitchens (2007)

Hitchens plantea algo que siempre he creído: si Dios es tan bueno, ¿por qué permite que el 

mundo que creó muera de la forma en que sus hijos lo destruimos? ¿Qué tiene de maravilloso un 

dios que tiene el poder de mejorar la existencia humana, pero aún así decide ver como seguimos 

cayendo en la miseria? En respuesta a la pregunta "¿Qué libros científicos me recomiendan que 

hablen acerca del cristianismo y tengan pruebas que lo avalen?" Angelica (2019) sugiere leer la 

Biblia sin saltarse versículos ya que es útil para comprender un poco a la religión católica, ella 

comenta:

Te pones a pensar: si yo fuera dios y creara unos seres, ¿necesitaría que me adoren y que me 

pidan cosas? ¿Por qué los crearía defectuosos y les pondría trampas y tentaciones? ¿Los haría 

sabiendo que fallarían y los castigaría? ¿Para qué?

Si yo tuviera hijos, decoraría sus habitaciones con lindos colores y juguetes y dejaría unos cables 

de electricidad pelados para tentarlos y les diría: “hagan lo que quieran y jueguen con lo que 

18



quieran pero no se les ocurra tocar los cables pelados porque morirán” Luego, al ofenderme, le 

diría a mi hijo *menos* preferido: “tortura a tu hermano hasta la muerte para yo poder perdonarte 

por haberme ofendido” ¿Tiene sentido? ¿Lo harías tú? Yo no. Yo no me quedaría cruzada de 

brazos viendo como un pedófilo viola a un niño. Un “dios” que hiciera eso no merece el título.

Ahora recuerdo porque soy agnóstica, me gusta la diversidad de creencias y empaparme de ellas, 

sin embargo, el fanatismo extremo me parece repulsivo; muestran su falsa superioridad moral a 

pesar de, a veces, ser gente repulsiva que se excusa de sus falsas creencias para ser detestables 

con lo que no entienden o aceptan, he escuchado gente justificar el genocidio de palestina porque 

“son jesuitas y eso estaba escrito en las sagradas escrituras” el actual pueblo de Israel no tiene 

nada que ver con el del antiguo testamento.

Marx (1844) en su “Introducción a la crítica de la filosofía del derecho de Hegel” menciona: 

La miseria religiosa es, por una parte, la expresión de la miseria real y, por otra, la protesta contra 

la miseria real. 

La religión es el suspiro de la criatura agobiada, el estado alma de un mundo desalmado, porque 

es el espíritu de los estados de alma carentes de espíritu. La religión es el opio del pueblo. 

Sobreponerse a la religión como la dicha ilusoria del pueblo es exigir para este una dicha real. El 

pugnar por acabar con las ilusiones acerca de una situación, significa pedir que se acabe con una 

situación que necesita de ilusiones.  La crítica de la religión es, por tanto, en germen, la crítica de 

este valle de lágrimas que la religión rodea de un halo de santidad. La crítica no arranca de las 

cadenas las flores ilusorias para que el hombre soporte las sombrías y desnudas cadenas, sino para 

que se desembarace de ellas y broten flores vivas.

Y por algo llamaba a la religión como “el opio del pueblo”, ya que adormece a las masas y las 

mantiene sumisas ante la opresión y la injusticia social, para Marx, la religión no es solo una 

cuestión de creencias personales, sino también una institución que refuerza estructuras de poder. 

La religión ofrece consuelo y esperanza a las personas oprimidas, al mismo tiempo que las 

distrae de las condiciones reales que causan su sufrimiento. Esto no le quita importancia a la fe ni 

la niega, sólo señala cómo la religión ha sido utilizada por las élites dominantes para mantener su 

poder y control sobre la sociedad.  Por algo dicen que la fe es lo último que muere y es cierto.

19



Me he atrapado utilizando el término “religión” con demasiada frecuencia, me incomoda ver 

cómo tengo tan arraigado el contexto bíblico que automáticamente asumo que cuando hablamos 

de “religión" nos referimos al cristiano-catolicismo; existe una amplia variedad de religiones con 

culturas y creencias fascinantes, pero seguimos aferrados a las creencias inculcadas que cerramos 

nuestras mentes a la idea de una verdad absoluta, la cual es imposible. 

La multiculturalidad es impresionante, y estoy cansada de ver cómo los creyentes más fervientes 

son las personas más intolerantes con respecto a las diferencias de creencias, a pesar que el 

mismo cristo les dice que ames al prójimo como a él y a ti mismo. Es desalentador observar 

cómo algunos creen que pueden imponer su religión y te advierten que si no la aceptas, estás 

condenado al sufrimiento eterno. He crecido bajo la creencia católica, pero siempre me ha 

interesado la astrología; no son raras las ocasiones en las que me pongo a reflexionar cómo 

habría sido mi educación si las creencias de las civilizaciones antiguas no hubieran sido 

erradicadas y le dieran más importancia a el estudio de los astros y estrellas que en lo que dicen 

que dijo un señor hace miles de años.

Recuerdo cuando un compañero de la secundaria me habló hace unos años, mientras yo 

exploraba la religión Wicca, él me dijo que me quería mucho, que esperaba que recapacitara 

sobre lo que hacía con el diablo y que iba a orar por mí. A pesar de agradecer su preocupación y 

sus oraciones por mi bien, creo importante mencionar que en la secundaria este individuo solía 

acosar a las alumnas y molestar a compañeros haciendo cosas repugnantes que prefiero no 

mencionar, sin olvidar que se divertía molestando a compañeros con discapacidades diferentes. 

Al final, la hipocresía siempre existirá; no importa qué religión prediques o si seas ateo, siempre 

habrá alguien incongruente, que no hace lo que predica, y justo son esas personas las que 

desacreditan a las diferentes creencias o comunidades que forman parte, incluso cuando ni 

siquiera se dan cuenta de lo que ocasionan por sus comentarios o acciones negativas.

Para mi, las religiones cristiano-católicas y evangélicas han sido estructuras de represión e 

incluso opresión; no solo para los no creyentes, sino y sobretodo, para las mujeres, las cuales no 

se salvan de ser cosificadas y demonizabas si no siguen las extensas y ridículas reglas que estas 

instituciones imponen. 

20



El catolicismo podrá tener a mujeres como imágenes principales, siendo esta la virgen maría, 

pero sólo son idolatradas por sus aptitudes virginales y “puras”, mientras que se denigra a 

mujeres importantes que no cumplían con la imagen que querían y siguen buscando implementar 

en las mujeres; ejemplos serían Lilith, quien no quiso ser sumisa a su pareja adán, ya que eran 

semejantes; por otro lado magdalena, que se dice sólo era una prostituta, cuando en realidad era 

la mano derecha de cristo, la apóstol que Jesús amaba más y por consecuente, la más cercana y 

con las ideas más similares al antes mencionado. Magdalena era literalmente era el pilar más 

importante para la palabra del señor.

No me imagino que pensará cristo de la forma en que han denigrado a su amada, a la persona que 

lo entendió más que nadie. 

1.1 Moral religiosa y su representación en el arte

La doble moral y la sensación de superioridad moral que muchos creyentes tienen sobre las 

personas con otras creencias me resulta irónica, ver cómo algunos fingen estar de acuerdo con la 

existencia de otras religiones, pero en muchas ocasiones se percibe cierto disgusto hacia los 

demás cuando descubren que no comparten la misma fe. Esta actitud es palpable y deja un sabor 

muy amargo, especialmente cuando proviene de gente cercana. Ethic Sun Wrapped (sf) escribe 

que “la moralidad consiste de estándares de comportamiento que predominan y guían a las 

personas para que puedan vivir de manera cooperativa(…) La moralidad se refiere a lo que las 

sociedades ven como correcto y aceptable.” Los creyentes suelen adoptar lo que consideran 

correcto y aceptable a conveniencia propia, se sienten en libertad de señalar los “errores” de los 

demás, pero no toleran que se les mencione que su comentario fue insensible o irrespetuoso 

porque solo están expresando “la palabra del señor". 

El juego del teléfono descompuesto con Dios ha durado siglos, justificando acciones o 

comentarios terribles, cometiendo los mismos “pecados” que señalan a otros.

21



Recuerdo una vez que estaba hablando con mi mamá y surgió el tema de la astrología: ella se 

burlaba de aquellos que creían en los cristales como protección y veía la creencia de los astros 

como algo ridículo; yo simplemente le pedí que respetara porque personalmente creo en eso, su 

reacción fue en desacuerdo, pero opté por el silencio para evitar generar conflictos al señalar que, 

al menos, los astros existen y son visibles en el cielo y que las antiguas civilizaciones los 

estudiaban; sabía que expresarlo solo provocaría una discusión sobre lo que ya es evidente para 

mí, su religión había suprimido el avance de mis creencias por una supuesta verdad absoluta.

Sabemos que la moralidad es un concepto fundamental en la ética, esta se refiere al conjunto de 

principios, valores y normas que guían el comportamiento humano en la sociedad, es decir, la 

moralidad determina lo que está considerado como correcto o incorrecto dependiendo la cultura, 

comunidad o grupo social. Pero si las instituciones eclesiásticas se inventan sus propios valores y 

normas, ¿de qué sirve la moralidad si cada uno abogará sólo lo que le conviene? Hitchens (2007) 

comenta: “nunca fue tan difícil entender que la religión era una causa de odio y de conflicto, y 

que su persistencia dependía de la ignorancia y la superstición.” 

La iglesia nos vende una idea de lo que es “correcto” y al no cumplir estas reglas está destinado 

al fracaso espiritual; pero, si no tengo las mismas creencias de estos individuos, ¿por qué 

soportar los malos deseos de estos creyentes? Para empezar, ni siquiera creo en el castigo eterno 

del que tanto lloran, para mi el infierno es un invento de estas instituciones para atrapar a las 

masas, el miedo ha ido de la mano con las religiones cristiano-católicas, las consideraría 

hermanas incluso. Por otro lado, este es completamente intrínseco al arte, ya que el este es una 

expresión tan humana como el concepto de la moral; este no solo se visualiza de forma obvia al 

representar escenas que cuestionen o visualicen una moral dudosa, sino que da al espectador la 

oportunidad de conectar con los sentimientos del artista, haciéndole replantear sus ideales 

conforme lo que se busca representar en la obra. Carlos (2006) habla de como el arte es una 

experiencia necesaria para el enriquecimiento humano, ya que nos muestra la verdad del hombre 

del mundo y de dios, Morales (2006)  dice:

Y es verdad, sí, que el Arte busca la Belleza, pero, no pudiendo contemplar su esencia misma, el 

Dios, bello por esencia, realiza su peregrinación a través de la Creación divina y, en concreto, de 

este mundo visible, único objeto de contemplación sensible para el hombre durante su vida 

22



terrena. Dentro de este mundo, el artista mira especialmente al hombre, la imagen más perfecta de 

Dios que encuentra en la naturaleza circundante; y sólo desde la contemplación del hombre y de 

su entorno natural puede intuir la belleza de Dios, lo reconozca o no el artista.

El arte contribuye al bien del hombre y a su ilimitado crecimiento moral, intentando percibir una 

belleza que no encuentra a su al rededor creando espacios perfectos en cada obra, donde la 

ausencia ya no existe, a menos que el artista así lo decida, y a pesar de poder representar actos 

que contradigan la moral religiosa impuesta.

1.2 Libertad y voluntad

Se nos dice que tenemos la libertad de actuar, pero es la voluntad de cada uno la que  decide si 

haremos lo correcto o no, somos seres libres, y a pesar de la existencia de leyes y normas, 

tenemos la autonomía de hacer literalmente lo que queramos, ya sea bueno o malo. La voluntad y 

la libertad son conceptos complejos que pueden ser abordados desde diversas perspectivas, así 

como las biológicas, sociales y religiosas.

Según el glosario de psiquiatria.com(s.f), la voluntad es “la capacidad de los seres humanos que 

les mueve a hacer cosas de manera  intencionada. Es la facultad que permite al ser humano 

gobernar sus actos, decidir con libertad y optar por un tipo de conducta determinado.” Todos 

tenemos libre voluntad, no importa si nuestras acciones son cuestionables, incluso ilegales, no 

hay ley que evite que las cometamos; está en nosotros decidir nuestro actuar, es nuestra voluntad 

ser quién somos, sobre esto Hitchens (2007) menciona:

No es la “benevolencia” del panadero, señalaba Smith con su sagaz estilo escocés, la que nos 

procura el pan nuestro de cada día, sino su propio interés por cocerlo y venderlo. En cualquier 

caso, podemos optar por ser altruistas (lo que quiera que esto signifique), pero por definición no 

se nos puede obligar a ser altruistas. Tal vez fuéramos mejores mamíferos si no estuviéramos 

‘hechos’ así, pero nada puede ser sin duda más absurdo que tener un ‘creador’ que luego te 

prohíbe el instinto que él mismo instiló en ti. Hitchens(2007)

23



Por otro lado, Sapolsky sostiene que “no hay agentes libres, sino que la biología, las hormonas, 

nuestra infancia y las circunstancias de vida convergen para generar acciones que nada más 

sentimos que eran nuestra elección.” Podemos decir que las decisiones que tomamos son 

respuesta de nuestro contexto, lo que fuimos claramente afecta de manera directa lo que somos; 

pero a pesar de cualquier trauma, tenemos la libertad de decidir mejorar y crecer, o simplemente 

dejarnos llevar por la negatividad y destruir todo lo que se podría construir.

Desde una perspectiva social, la voluntad y la libertad están influenciadas por el entorno en el 

que vivimos y las estructuras sociales que nos rodean. Las normas sociales, las expectativas 

culturales y las relaciones interpersonales pueden limitar o ampliar nuestras opciones y acciones, 

por ejemplo, las normas sociales pueden influir en nuestras decisiones sobre lo que está bien o 

mal; por otro lado, las expectativas pueden moldear nuestras aspiraciones y metas; desde esta 

perspectiva, la libertad puede ser vista como la capacidad de actuar de acuerdo a nuestras propias 

elecciones dentro de los límites de la sociedad.

Por otro lado, desde una perspectiva religiosa, la voluntad y la libertad pueden ser entendidas en 

términos de la relación entre el individuo y lo divino. En muchas tradiciones religiosas se 

considera que los seres humanos tienen libre albedrío, es decir, la capacidad de elegir entre el 

bien y el mal, sin embargo, esta libertad puede estar condicionada por las enseñanzas y 

mandamientos de cada religión; por ejemplo, algunas religiones enseñan que la libertad está en la 

conformidad con la voluntad de dios, y que la verdadera libertad se encuentra en obedecer sus 

mandamientos. Desde esta perspectiva, la libertad puede ser vista como la capacidad de elegir 

obedecer o no obedecer a la voluntad divina, pero, ¿por qué la libertad existiría en obedecer los 

mandamientos de otro? La voluntad es un aspecto importante e interesante; sin ella, nada de lo 

que haríamos tendría una intención, lo cual sería caótico. Sin embargo, si estamos hechos a 

semejanza del Señor y él solo impone el bien, ¿de dónde sacamos el odio y la violencia? el 

rencor, la venganza y muchas otras aptitudes grotescas del ser humano,  dios ha sido 

representado como un ser rencoroso y celoso, esto refleja lo malo de la sociedad, luego recuerdo 

que "la palabra del Señor" fue creada por un grupo que busca vender una idea; la iglesia es 

capitalista, y podemos notarlo con un simple vistazo en internet.

24



Creo que la idea de un ser divino y benevolente choca con la realidad del mal y la violencia en el 

mundo; pero la noción de “libre albedrío” o “voluntad libre” nos ofrece una perspectiva donde 

podemos ver cómo las acciones humanas pueden desviarse de los ideales. Así, la reflexión sobre 

estos términos da foco a la complejidad de las decisiones humanas y su relación con las creencias 

religiosas o morales. Carlos(2018) explica que la expresión “libre albedrío” es una expresión 

relativamente técnica, “pero el concepto que expresa no es ajeno a la vida cotidiana y a nuestro 

trato con otros seres vivos. Es tal vez más usual la expresión ‘voluntad libre’ o ‘libre voluntad’, 

cuyo significado es muy próximo al de la expresión ‘libre albedrío.” Se nos dice que tenemos 

libertad para elegir nuestras creencias, pero somos juzgados si estas no coinciden con las de la 

mayoría. 

Recientemente escuché un comentario que decía: "dios no cree en el consentimiento”; 

reflexionando sobre esto, al ser omnipresente, este no nos da mucha libertad de decidir si 

queremos ser vistos por él o no, pero, ¿por qué alguien no querría que dios esté siempre con 

nosotros? Personalmente, y al haber crecido en un entorno católico, me resulta difícil no creer en 

la existencia de un ser divino, a pesar de mi interés en diferentes creencias, continúo viviendo en 

un hogar orgullosamente católico, con una madre devota a la Virgen María, haciendo que la idea 

de dios esté siempre presente en mi mente. 

Me parece muy gracioso cómo las religiones abrahámicas se creen superiores y les dicen a los 

practicantes de otras religiones que deben creer en lo mismo, por ejemplo, hubo un cristiano que 

predicaba en una aplicación de streaming en vivo, este participaba en juegos dónde lo principal 

es matar a todos y ser el último vivo, en este juego predominan los niños y adolescentes; en una 

de estas transmisiones tuvo de compañero a un niño hindú y literalmente le dijo que si no se 

cambiaba al cristianismo se condenaría al infierno, cuando el infierno ni siquiera existe esa 

religión; tan solo con observar la islamofobia tan normalizada en occidente, cuando el mismo 

cristo fue árabe y leía el corán; Silveira (2012) hace un comentario que me parece atinado al 

respecto.

“La libertad religiosa es una garantía institucional mediante la que se intenta dar respuesta a las 

eventuales tensiones creadas por un hecho histórico específico: la coexistencia de diversas 

posturas religiosas (incluyendo distintas confesiones y posiciones contrarias a la fe) dentro de una 

sociedad específica. Este hecho es relevante en términos políticos porque la fe religiosa (o su 

25



ausencia) no suele ser un acontecimiento puramente interno sino una definición que tiene 

consecuencias sobre las prácticas individuales y colectivas.”

Aunque todos tenemos la libertad de seguir una religión, pocos tienen la voluntad de informarse, 

cuestionar sus creencias y permitir que estas los moldeen como mejores personas; muchos 

podrán ser creyentes, pero solo utilizan la religión para justificar su odio hacia los demás si no 

cumplen sus expectativas, aunque, bajo sus propias reglas, debemos "amar al prójimo como a 

nosotros mismos”, nos venden el libre albedrío pero si decidimos cuestionar algún aspecto 

religioso se nos condena y tacha de blasfemos, Eduardo Martínez (2023) en referencia al libro 

“Determined: A Science of Life Without Free Will, de Sapolsky, define al libre albedrío como:

“Una ilusión que nos lleva a creer que somos los responsables de nuestro comportamiento, 

cuando en realidad nuestras decisiones están determinadas por una compleja red de causas y 

efectos que se remontan a nuestro pasado más remoto y que no podemos modificar. Todo un 

órdago a la idea tradicional de que somos agentes racionales y autónomos que actúan según su 

voluntad.” 

El libre albedrío se ve como una capacidad de orden superior, estando conectada con  habilidades 

cognitivas como la imaginación y la capacidad de representar distintas posibilidades, Robert 

(2023) sabe perfectamente que “eliminarlo atenta por completo contra nuestro sentido de 

identidad y autonomía y de dónde obtenemos propósito”, afirmando que eliminar la idea del libre 

albedrío crea caos, ya que las creencias juegan un papel crucial en nuestra comprensión de 

moralidad, responsabilidad y comportamiento humano.

Podemos notar que creer en el libre albedrío tiene implicaciones elementales para los humanos; 

da forma a nuestra comprensión del bien y del mal, así como  nuestros juicios sobre los demás, 

inculca un sentido de responsabilidad personal e influye en cómo responsabilizamos a las 

personas por sus acciones, además, muestra el por qué las personas se comportan como lo 

hacen. Hitchens (2007) menciona: “Todas las confrontaciones importantes acerca del derecho a 

la libertad de pensamiento, de expresión y de investigación han adoptado la misma forma: la de 

una tentativa religiosa de reafirmar la mentalidad literal y limitada sobre la irónica e 

indagadora.”

26



Entonces, ¿puedo tener la libertad de escoger seguir la religión que quiera sin miedo a ser 

juzgado por ello? Pues no, claro que no.

Aunque en este momento y gracias al paso del tiempo, no encuentro la necesidad de buscar 

aprobación de gente sinsentido, ilógica e incongruente, que utiliza versículos de una biblia 

creada muchos años después de que falleciera la persona de quien es basada a su conveniencia, 

incluso buscándoles un contexto completamente opuesto al de un principio. Las religiones 

abrahamicas han deteriorado el tejido social, tergiversando las ideas de moral, voluntad y libre 

albedrío, instigando miedo a los no creyentes para así transformarlos a una religión hipócrita que 

busca solo enriquecerse a costa del sufrimiento y miedo de las masas. Todos tenemos el derecho 

y la libertad de elegir qué creer, nadie debería inculcarnos nada, mucho menos instigando miedo 

y preocupación por un sufrimiento eterno inexistente, una verdad absoluta falsa y una teología 

con apología al sufrimiento.

1.3 Apropiación artística

Walter Benjamin  (1936) dice: “En nuestro tiempo la única obra realmente dotada de sentido 

crítico debería ser un collage de citas, fragmentos y ecos de otras obras.” 

Benjamin sugiere que la verdadera originalidad en esta era no consiste 

en crear algo completamente nuevo, ya que es meramente imposible, 

sino en reinterpretar y dar nuevos significados, de esta forma, una 

obra "realmente dotada de sentido" es aquella que combina 

elementos de otras obras para una reflexión crítica. La 

apropiación desafía las ideas tradicionales de originalidad y 

autoría en el arte, la importancia de la apropiación y la 

recontextualización como formas creativas de expresión en 

la era moderna son evidentes. Victoria y Nicolau (2019) 

expresan su sentir al respecto,

Los elementos pueden ser una parte, o el todo, de la obra de otro 

27
Imagen 8. Ninfa Torres “Apropiación de la dolorosa 

de Reni” (fragmento) 2021  óleo s/lienzo.  40x30 cm



autor, objetos cotidianos o imágenes de la cultura popular. Es una cesión a modo de préstamo 

lícito, sin ánimo de lucro sino con fin artístico. En la que el artista deja claro su firme propósito de 

basarse en otra obra concreta para versionarla.”

El apropiacionismo me parece de lo más interesante del mundo del arte; creo que es una de las 

formas más inteligentes de expresar tu creatividad artística; utilizar elementos existentes y 

apropiarlos para expresar una idea personal me resulta fascinante, divertido y muy creativo, 

disfruto mucho tomar obras antiguas creando algo completamente nuevo a partir de ellas, 

considero que es una gran manera de estudiar el arte y explorar nuestra creatividad. ArteEscuela 

(2023) define la apropiación artística o el apropiacionismo como:

La utilización de elementos, imágenes, técnicas o ideas de una obra de arte, que ya existe, por 

parte de un artista, para la creación de una nueva obra; es decir, se refiere al acto de tomar 

prestado algo ya creado por otro artista y utilizarlo para formar parte de una obra propia.

Veo importante hacer la distinción entre apropiación y copia, el apropiacionismo surge de tomar 

elementos y utilizarlos para crear armonía en un cuadro propio, por otro lado la copia es 

simplemente eso, tomar lo que ya está hecho, con mínimos cambios para no ser exactamente 

igual, o de plano copiar cada pincelada y aspecto de una obra o referencia; surgiendo el plagio. 

Han existido muchos artistas que simplemente deciden 

replicar obras de artistas, falsificándolas, incluso 

firmándolas como si fueran otro y vendiéndolas como 

si fueran el verdadero, con respecto a esto, Victoria y 

Nicolau (2019) expresan que:

“La copia es una práctica aceptada en la Historia 

del Arte, aunque hay cierto tabú en reconocerlo, 

porque aún tiene connotaciones negativas. De 

hecho, los artistas tienen que hacer malabares 

con el Copyright para demostrar su valía, por 

las connotaciones negativas que denota el 

apropiacionismo.”

28
Imagen 9. Miles algridge “Lily Cole Studio: SOL” (fragmento) 2006.
 Fotografía. 4 x 5 1/4 pulgadas



Victoria y Nicolau (2019) tienen cierta razón al decir que esta práctica tiene connotaciones 

negativas, al no tener una forma de distinción tan clara entre estas dos definiciones; pero me 

parece interesante la delgada línea entre robar una idea y apropiarla para crear algo 

completamente nuevo; me parece importante tomar en cuenta el uso correcto de 

apropiacionismo, hay que tener muy en cuenta las leyes de copyright al apropiar elementos 

pictóricos de obras ya existentes, al no hacerlo podemos meternos en problemas, aunque nuestra 

obra sea con fines completamente artísticos. Victoria y Nicolau (2019) explican como un 

apropiacionismo correcto posibilita el uso de obras de dominio público o que no estén protegidas 

por la propiedad intelectual.

La alteración de obra ha existido siempre, pero a partir de 1980 es cuando este término toma 

forma, gracias a surrealistas como Sherrie Levine, que buscaban resignificar el arte, utilizando 

obra existente pero contextualizándola para expresar ideas distintas. Conocida por su serie "After 

Walker Evans", en la que tomó las fotografías de Evans, desafiando la noción de originalidad y 

autoría en el arte, b1mod (2013), en su artículo “Introducción al arte de apropiación y obra de 

Sherrie Levine.” Cita a la misma, mencionando:

Ya en sus obras de principios de los años ochenta, sus re-fotografías, a parte de desmitificar el 

concepto de originalidad (el mito de la modernidad por excelencia), cuestiona la noción de 

‹‹paternidad» de la obra: “Es cierto —afirma Levine— que la paternidad artística y la propiedad 

intelectual existen. Pero pienso que, según las épocas, interpretamos esas palabras de manera 

29

Imagen 10. Jorge Rando “La pasión” (fragmento) 2007. Óleo s/lienzo. 114 x 146 cm



diferente. Lo que me interesa realmente es el carácter dialéctico de estos 

términos-. Y en relación a la pregunta ¿dónde radica la diferencia entre una 

fotografía y su reproducción?, Levine apostilla: – “La reproducción implica en 

cierto modo dos fotografías — una foto por debajo de otra foto. Para mí, es un 

medio de crear una metáfora superponiendo dos imágenes. En lugar de 

yuxtaponerlas. Esto permite una lectura alegórica de mi obra”

Sherrie tiene un enfoque sobre la “re-fotografía” que provoca crítica 

sobre la originalidad artística, aunque su obra sea revolucionaria; al 

reproducir imágenes ya existentes Levine no solo recontextualiza las 

obras, sino que también hace un comentario sobre cómo la autoría ha 

sido interpretada de distintas formas a lo largo del tiempo, la metáfora 

de "una foto por debajo de otra foto" muestra una complejidad en la 

interpretación de las imágenes y su autenticidad, así, como menciona 

b1mod (2013):

La apropiación  cuestiona varios puntos: la genialidad, la autoría, la 

creación, la perennidad y la originalidad. No obstante, la sociedad de 

consumo sigue cultivando fuertemente el peso político y económico que implica la noción de 

“obra de arte”, tratando de no perder la influencia de la figura del autor y del “aura tradicional” o 

“lo auténtico”, basándose en la tradición humanista histórica donde el sujeto/artista es el genio 

creador.

Me gusta cómo este enfoque nos hace cuestionar lo que entendemos autenticidad, retando la idea 

tradicional del "aura" que rodea al arte, y, aunque el mercado del arte sigue manteniendo la idea 

del artista como genio y su obra como algo único y valioso, Levine abre una crítica a las 

jerarquías que la historia del arte y la sociedad consumista han establecido; mostrando cómo 

incluso cuando solo se reproducen, las imágenes pueden seguir adquiriendo nuevos significados. 

Encuentro fascinante como al apropiarnos de una imagen podemos mantener su esencia intacta 

mientras añadimos nuestra propia autenticidad como artistas. 

A pesar de que la apropiación sea vista como una mera copia, esta práctica no solo amplía 

nuestra creatividad, sino que también nos ayuda a conectar más con nuestra obra creando así un 

30

 Imagen 11.  Sherrie Levine  
“Kitchen” Postal, 1979



vínculo con los estilos y capacidades que una pieza puede llegar a tener, permitiéndonos 

reinterpretar imágenes con una frescura que respeta su origen pero aporta una perspectiva 

completamente distinta, sin necesidad de replicar nuestro referente.

Creo que saber apropiar obra habla mucho del 

artista, ya que muestra su capacidad de 

reinventar, utilizando su propia esencia para 

resignificar algo que alguien más creo. Me 

encantaría ver a más artistas a apropiando de 

imágenes, dándoles un giro único, incluso algo 

nunca antes visto, nos da una perspectiva más 

amplia en cuanto a técnica y formas de expresión 

artística, así como una visión distinta a la 

convencional, saltando ideas retrógradas sobre 

originalidad y capacidad de crear. La apropiación 

en el arte no es solo una herramienta creativa 

poderosa, sino una forma de expresarnos bajo un 

apoyo pictórico externo, por ejemplo, apropie la 

imagen 12, que fue una pieza que vi en un museo 

de la cdmx, utilicé a la virgen pero edite los 

colores y solo me sirvió como fondo.

Nos hacen creer que es necesario crear algo 

completamente nuevo para que una obra sea 

novedosa, pero no existe algo más único que 

tomar elementos distintivos para crear algo 

completamente diferente al referente, esta 

práctica siempre será una parte fundamental de 

cualquier proceso creativo, no solo en el ámbito 

visual, sino en nuestro día a día.

31

Imagen 12. Lourdes Almeida “Virgen de 
Guadalupe” 1987. Montaje de Polaroid SX-70 s/m



32Imagen 14. dislexicaries “Boceto 1 apropiación: Virgen de los dolores” 2024. Ilustración digital s/m



1.4 Ironía como expresión 

artística

La ironía es una forma de expresión que utilizo 

con frecuencia; me resulta divertido jugar con 

la forma de comunicar algo y observar las 

reacciones de quienes la reciben, me intriga 

mucho ver como todos empleamos la ironía 

para expresar una variedad de ideas, aunque la 

muchos lo hacemos de manera similar, por 

ejemplo, Rius es un caricaturista mexicano el 

cual utiliza la sátira como medio para expresar 

problemáticas, así como lo podemos ver en la 

imagen 14, por otro lado, Hitchens (2007) es 

un autor que utiliza la ironía para expresarse de 

maneras interesantes, en su libro “Dios no es 

bueno” la utiliza para hablar de la incredulidad 

de muchos creyentes:

“A nuestra especie jamás se le agotarán los locos, pero me atrevería a decir que ha habido al 

menos tantos idiotas crédulos que han profesado la fe en dios como imbéciles y bobalicones que 

han concluido lo contrario. Sería inmodesto por mi parte sugerir que la proporción es favorable a 

la inteligencia y la curiosidad de los ateos, pero se da el caso de que algunos seres humanos 

siempre han reparado en la improbabilidad de la existencia de dios, en el mal causado en su 

nombre, en la verosimilitud de que sea una invención del ser humano y en la existencia de 

creencias y explicaciones alternativas menos nocivas.” Hitchens(2007)

Tanto la creencia en Dios como el ateísmo pueden atraer mentes incrédulas, aun que a lo largo de 

la historia muchos individuos han cuestionado la existencia de un ser divino; estos pensadores 

señalan la improbabilidad de tal existencia, los males cometidos en su nombre y la posibilidad de 

33

Imagen 13. Rius “El gran negocio guadalupano”   
1979. Cómic. Página 2



que Dios sea una creación humana; Hitchens (2007) sugiere que pueden existir explicaciones 

alternativas y menos dañinas que la religión, impulsadas por la curiosidad y el escepticismo 

humano, este hace una crítica de la religión como un sistema que impone dogmas, exige fe ciega 

y demanda sacrificios de la autonomía y la inteligencia humana, para él, esto implica 

innumerables sacrificios de libertad intelectual y compasión humana, además de mantener un 

sistema dañino; me gusta como Hitchens cuestiona la legitimidad de la religión como algo 

beneficioso o necesario, sugiriendo que esta es una creación humana que refleja nuestros propios 

deseos y limitaciones en lugar de una verdad universal, así, con sus palabras:

¿Cuánta vanidad es preciso reunir para fingir que uno es un objeto personal de un plan divino? 

¿Cuánto respeto a uno mismo hay que sacrificar para poder avergonzarse continuamente por la 

conciencia de los propios pecados? ¿Cuántas suposiciones innecesarias es preciso postular y 

cuánta capacidad de tergiversación hace falta para tomar cada una de las nuevas ideas de la 

ciencia y manipularla hasta que «encaje» con las palabras reveladas por deidades de la 

Antigüedad inventadas por el ser humano? ¿Cuántos santos, milagros, concilios y cónclaves son 

necesarios para, primero, establecer un dogma y, a continuación, tras un dolor, pérdida, sinsentido 

y crueldad infinitos, verse obligado a rescindir uno de esos dogmas? Dios no creó al ser humano a 

su imagen y semejanza. Evidentemente, fue al revés. Hitchens (2007)

Me gusta explorar las ideas de los demás y observar cómo utilizan la ironía para reflejar 

problemáticas o incongruencias, me entretiene ver cómo pueden expresar sus pensamientos, 

normalmente añadiendo una capa de humor y profundidad a sus argumentos utilizando la sátira, 

es fascinante como la ironía y la sátira son herramientas efectivas para abordar temas serios de 

una manera ingeniosa y perspicaz. La editorial, Equipo (2023) define la ironía como la forma de 

dar a entender algo expresando lo contrario de lo que se piensa: “Es una figura retórica que se 

utiliza para transmitir un significado diferente al sentido literal de las palabras con el fin de 

crear un efecto humorístico o crítico.” La ironía es una forma efectiva de transmitir opiniones, 

subrayar contradicciones e hipocresías, o simplemente añadir humor, sin embargo, su uso 

requiere sutileza y sensibilidad para asegurarse de que se comprenda su verdadero significado; 

como con todo, es importante aprender a utilizar esta herramienta de manera correcta para no 

generar malentendidos, o contextos erróneos. Otro ejemplo de Hitchens (2007) es:

34



“Quienes creen que la existencia de la conciencia es una demostración 

de algún designio piadoso están presentando un argumento que 

sencillamente no se puede refutar, ya que no existe ninguna evidencia a 

su favor ni en su contra. El caso de Sócrates, no obstante, demuestra que 

los hombres y mujeres con auténtica conciencia tendrán a menudo que 

reafirmarla ante la fe.” Hitchens (2007)

Hitchens (2007) usa de forma ingeniosa la ironía para desafiar ideas 

preconcebidas. Me gusta como la utiliza para cuestionar cómo la 

existencia de la conciencia prueba un “diseño divino”, señalándola 

como una afirmación que no puede ser refutada ni confirmada, 

aunque las verdades absolutas son meramente imposibles; luego, de manera irónica, sugiere que 

aquellos con verdadera conciencia, como Sócrates, a menudo se ven obligados a defenderla ante 

la fe y las creencias establecidas, es una forma sutil pero efectiva de demostrar la complejidad 

del tema y la necesidad de cuestionar nuestras suposiciones.

Hitchens (2007) emplea una forma muy distintiva la ironía, burlándose de manera sutil de los 

creyentes religiosos, cuestionando la creencia de que fuimos creados a semejanza de Dios, 

planteando la paradoja que, si esto es cierto, ¿por qué somos seres tan frágiles y propensos a 

cometer errores? Si nos guiaron en su imagen para crearnos, ¿cómo puede alguien con tantos 

defectos ser llamado Dios?

Las atrocidades religiosas del pasado y el presente no se han producido porque nosotros seamos 

malos, sino porque en la naturaleza es un hecho que desde el punto de vista biológico la especie 

humana es racional sólo en parte. La evolución ha supuesto que nuestros lóbulos prefrontales 

sean demasiado reducidos, nuestras glándulas suprarrenales demasiado abultadas y nuestros 

órganos reproductores parezcan diseñados por un equipo de incompetentes; esta receta, por sí sola 

o combinada con otros ingredientes, tiene muchas probabilidades de traducirse en cierta 

infelicidad y ocasionar algunos trastornos. Hitchens (2007)

Este es un recurso que implica decir lo contrario de lo que se quiere expresar, de manera 

indirecta transmitiendo normalmente burla y se puede observar en como Hitchens se refiere a la 

religión y a sus creyentes; pero la ironía no solo funciona de manera literaria, sino que podemos 

35

Imagen 14. Banksy “Girl Frisking 
soldier” 2007. Graffitti y stencil en 
Bethlehem, Palestina. s/m



encontrarla en la muchas creaciones artísticas con temas de crítica. La ironía nos permite 

expresar el dolor de un tema, puede resaltar una injusticia de manera sutil, de modo que el 

mensaje no sea explícito pero sí comprensible y, aunque esta también sirve para satirizar 

elementos banales, el mayor uso de la ironía es para resaltar lo incorrecto. Hitchens(2007) resalta 

de una manera muy interesante la humildad intelectual y la necesidad de cuestionar nuestras 

suposiciones más profundas, incluso aquellas relacionadas con lo trascendental; esto es algo tan 

arraigado a la humanidad como respirar, cuestionar lo que nos enseñan es parte de lo que somos. 

De Sócrates podemos aprender cómo discutir dos elementos que son de la máxima importancia. 

El primero es que la conciencia es innata. El segundo es que la fe dogmática puede ser derrotada 

y satirizada fácilmente a manos de aquel que simule adoptar sus prédicas tal como se expresan. 

Hitchens (2007)

Gombrich(1995) tiene una visión parecida a estos dos escritores, en su clásico La historia del 

arte, hace un comentario alusivo a la fe ingenua utilizando la ironía para describir como la 

ignorancia religiosa es más fuerte que la voluntad de muchos:

“La Hermandad Prerrafaelista se propuso un fin inalcanzable. Admirar la fe ingenua de los 

llamados primitivos es una cosa, y esforzarse uno mismo en serlo es otra, pues se trata de 

cualidades que ni con la mejor voluntad del mundo pueden conseguirse” Gombrich (1995)

Y es que la fe ingenua es tan 

real y triste de admirar; no 

es difícil encontrar un 

espacio de oración donde los 

predicadores se aprovechen 

de la gente ingenua con tal 

de obtener una ganancia, 

normalmente monetaria, a 

cambio de “estar más cerca 

del señor”, la simple idea del 

diezmo me parece absurda, 

¿de cuándo acá el dinero es 

36

Imagen 15. Bansky “Crayon boy” 2011 Graffiti en Los Angeles, EUA. s/m



un aspecto fundamental para la religión? Según yo, Cristo luchaba en contra de los ideales 

capitalistas; recuerdo cuando este destruyo las mesas de los mercaderes al llegar al templo de 

Jerusalén, literalmente la biblia lo menciona: “es más fácil que un camello pase por el ojo de una 

aguja, que un rico entre en el reino de Dios” (Marcos 10:25). Cristo enseñó que no podemos 

servir a Dios y a las riquezas a la vez (Mateo 6:24) El capitalismo es la búsqueda incesante de 

riqueza, una forma de vida que Jesús rechazó totalmente, ahora las instituciones religiosas te 

dicen que si no “donas” el diez porciento de tu sueldo a las iglesias estas casi que atentando 

contra dios. 

Sócrates se burlaba de sus acusadores diciendo: “no tengo certeza de la existencia de la muerte 

ni de los dioses, pero estoy todo lo seguro que puedo estarlo de que vosotros tampoco lo sabéis.”  

Esta cita me ha resonado mucho porque Sócrates tiene razón; es irónico como los creyentes 

afirman poseer la verdad absoluta sobre lo que hay más allá, cuando ninguno de nosotros ha 

experimentado la muerte para demostrar la existencia del cielo. Al final, las religiones solo son 

ideologías, no existe una verdad absoluta.

Regresando al contexto de la ironía, en el arte ha sido una herramienta poderosa para cuestionar, 

criticar y reflexionar sobre la realidad social, política y cultural. Desde la antigüedad hasta el arte 

contemporáneo, los artistas han utilizado la ironía para sabotear expectativas, desmantelar 

discursos hegemónicos y ofrecer nuevas perspectivas. 

En la actualidad, la ironía se manifiesta como una forma de resistencia visual, permitiéndonos 

explorar temas complejos con una mezcla de humor, sarcasmo y profundidad crítica. Erdaide 

Cervigón (2016) hace un análisis sobre la ironía visual donde menciona:

Se han analizado obras contemporáneas en las que la ironía visual muestra dos realidades que 

entran en conflicto, y a través de una incongruencia que alerta a la persona que recibe la obra, 

tienen la capacidad de inducir un giro que posibilita un estado de suspensión que puede generar 

un replanteamiento de ideas derivadas de las realidades en conflicto. La experimentación visual 

mediante el juego nos ha permitido el rodeo, la relativización, el extrañamiento, interrogarnos 

sobre lenguaje dogmático y crear estructuras de comunicación visual con nuevos imaginarios. 

Así, la ironía en el arte contemporáneo es una forma de interrogar, de crear un desvío en la 

37



relación entre significado y significante que nos enfrenta a la incertidumbre y hace que la obra sea 

resistente en el contexto actual.

Me encanta como la ironía se puede adoptar en diversas formas del arte, desde la representación 

pictórica, hasta el performance y la instalación; este recurso no solo desafía las normas ya 

establecidas, sino que también invita al espectador a una interpretación y reflexión, artistas 

contemporáneos como Banksy, con sus murales cargados de crítica social, ejemplifican cómo la 

ironía puede desestabilizar lo cotidiano y abrir espacios para el debate y la introspección. 

(imagen 14 y 15) Rius(2011) utiliza la ironía de manera perfecta, cuestionando el catolicismo de 

una manera sutil pero directa: “¿Es gloria imponer a los pobres indios analfabetas una falsa 

creencia y hacerlos gastan el miserable producto de su diario trabajo en ir a adorar un trapo viejo 

en el Tepeyac?” Me parece acertado cuestionar cómo esta religión ha estado tan arraigada a la 

altura mexicana, el culto a la virgen de Guadalupe es impresionante y Rius (2011) encuentra la 

manera de cuestionar esta actividad y cómo se nos fue impuesta por un grupo colonialista.

En la época actual, donde la verdad es muchas veces cuestionada y hay una gran cantidad de 

desinformación disponible, la ironía en el arte se vuelve un elemento importante, debemos 

utilizar la ironía de manera ingeniosa y provocativa para no solo entretener, sino también mostrar 

verdades incómodas y desafiar la forma en que las cosas son, así, la ironía en el arte 

contemporáneo no es solo una forma de diversión visual, sino una manera significativa y 

necesaria para oponerse a la superficialidad y la manipulación.

38Imagen 16.  Rius “El gran negocio guadalupano” 1979. Cómic. Página 25



Parte 2

La belleza de la tristeza:

Exploración iconográfica

La iconografía católica es una mezcla entre lo brutal y sangriento, hasta la 

delicadeza de la hegemonía europea; a pesar de que estos personajes sienten tanto 

dolor, su representación es preciosa, todos tienen rostros delicados que no reflejan 

la verdad de lo que se cuenta, pero que al mismo tiempo representan un dolor 

inimaginable.  Un ejemplo son los crucifijos, a pesar de ser una escena tan 

sangrienta y brutal, los creyentes católicos encuentran la belleza 

en esta imagen, incluso dicen sentir paz al ver la imagen 

de su cristo en su forma más vulnerable, ya que este 

representa “la muerte de cristo por la salvación de 

nuestros pecados.” Pero, ¿por qué tal imagen del hombre que 

“sufrió” por los pecados de personas genera esta emoción 

en sus devotos?  Me parece bizarro como esta religión utiliza el símbolo que 

ridiculizó a quien alaban en lugar de su resurrección, su momento de gloria; claro que 

su imagen ha sido representada en mil y un formas (mayormente viéndose europeo 

cuando Jehová era de la región de Arabia, más incoherencias), pero el símbolo 

característico de los creyentes es la representación más horrible de su profeta, que 

miedo.

La imagen de Jesús en él crucifijo suele ser una representación artística que evoca 

su sufrimiento y sacrificio en la cruz, es un objeto “sagrado” y es utilizado como un 

recordatorio del evento central de la fe: la muerte y resurrección de Jesús para la 

(supuesta) salvación de la humanidad.

39

  Imagen 17. Crucifijo.  



No entiendo por qué la representación del sufriendo puede ser tomada como una imagen 

de tranquilidad para algunos, pero comprendo el arte en ello. He encontrado figuras de cristo que 

pueden llegar a ser muy bellas visualmente, con técnicas preciosas que hacen que incluso este 

parezca no sentir dolor a pesar de la escena que representa. Otro ejemplo de esto es “la 

flagelación de Cristo” (imagen 18), donde se ve a un jesús siendo amarrado, mientras recibe 

azotes de terceros; a pesar de la escena horrible, este se ve con un aura especial, su piel blanca 

como porcelana y sus ojos rojos por las lágrimas, no pierde su delicadeza y luminocidad. la 

piedad, es otra representación de la historia católica, me parece desgarrador contemplar la escena 

40Imagen 18. Mengs Antonio Rafael “Flagelación de Cristo” 1769. Óleo s/lienzo 189 x190 cm



de una madre llorando por su hijo, a quien torturaron y crucificaron injustamente frente a ella, 

solo porque los ideales que predicaba no iban con las ideas totalitarias de los gobernantes, 

repitiéndose la historia a lo largo de los años, sin que los creyentes hagan algo por estar cegados 

con las ideas que les han plantado desde infantes, semillas de miedo y preocupación de ir a un 

lugar inexistente por no querer seguir sus ideales extremistas. 

¿No es impresionante cómo el 

ca to l i c i smo ha normal izado y 

glorificado la martirización y la tortura 

en forma de santos? 

Convirtiendo el sufrimiento en un 

emblema de fe y devoción, esta 

insistencia en el dolor como medio de 

redención nos revela una compleja 

relación con el dolor y sacrificio que, 

mientras para unos es visto como un 

acto sublime que da esperanza, para 

otros resulta profundamente inquietante 

y desgarrador; me intriga cómo una 

imagen tan sangrienta y visceral que 

puede evocar tantos sentimientos 

negativos puede ser reducida y 

blanqueada desde la del icadez 

hegemónica donde modifican a sus 

personajes con tal de evocar “paz” a los 

creyentes.

41

Imagen 19. Hugo van der Goes “Crucifixión” 1470. 
Óleo s/panel. 41.5x27 cm



1.5 Simbología sacra

En una religión que valora tanto lo visible como lo invisible; los 

símbolos sirven para conectar lo material con lo espiritual, 

facilitando la comprensión de la palabra del señor, que, de otro 

modo, podrían ser abstractas o difíciles de imaginar. Estos símbolos 

tienen la capacidad de hablar directamente al corazón y a la mente 

del creyente, reforzando su fe y ofreciendo una forma 

de interactuar con lo divino.

Cada símbolo en el catolicismo tiene múltiples 

capas de significado, a pesar de verse como 

simples decoraciones o imágenes bonitas, como 

creyentes, nos evocan conceptos profundos; la cruz no 

solo representa la crucifixión de Jesús, sino también su 

sacrificio, sufrimiento “redentor” y la victoria sobre 

la muerte con la resurreción. Así nos podemos ir con 

muchas cosas, los corazones, animales e incluso 

posturas de manos, impresionante como podemos 

darle un significado simbólico a todo, que loco. 

Así del mismo modo que la paloma representa paz, y la presencia del 

espíritu santo, sugiriendo una “acción divina en el mundo”, la virgen 

maría representa a la madre de Cristo, pero también a la madre de 

todos sus creyentes, dando un sentido de alivio, pero cosificando a las 

mujeres a ser tan puras y virginales como ella.

42

Imagen 20.  Crucifijo del perdón. 2017



1.5.1 Trinidad
La trinidad es un conjunto de tres personas o cosas, y el 

dogma central de la religión católica, la naturaleza de dios, esta 

creencia afirma que es un ser único en tres entidades: el padre, el 

hijo y el espíritu santo.

Catholic News Heral (sf) define la Trinidad como 

“término empleado para designar la doctrina central 

de la religión cristiana: la verdad de que en la unidad 

de la divinidad, hay tres personas, el padre, el hijo, y 

el espíritu santo, que son verdaderamente distintas 

una de la otra.” La trinidad no se puede entender 

precisamente porque es un misterio, Juana de Arco 

afirmaba “dios es tan grande que supera nuestra 

ciencia”, haciendo entender que supera el entendimiento 

humano.”

San Patricio (santo irlandés) lo comparaba con una hoja de trébol. Decía 

que cada hoja es diferente, pero las tres forman el trébol, y lo mismo pasa con dios, 

donde cada persona es dios y forman la santísima trinidad. 

Pero esto no es único del catolicismo, muchas culturas de la antigüedad no consideraban a un 

único dios, sino a una sagrada trinidad de dioses poderosos que se erguían de entre los demás 

para gobernar el universo. Esta representación viene de oriente, si repasamos la historia de las 

religiones precristianas encontraremos en la mayoría la idea de la trinidad divina, esta fue una 

característica de la religión del antiguo Egipto, desde unos tres mil años antes de la aparición de 

cristo; Ruiz Durán, (2024) explica como distintas creencias a.dC utilizaban el concepto de triada 

o trinidad, como lo son La tríada osiriaca, formada por Osiris: dios de la resurrección, Isis: Diosa 

de la maternidad y nacimiento y Horus  "el elevado” dios celeste. En babilonia veneraban a 

cuatro grandes dioses o “Arbail”, que son tres divinidades masculinas y una femenina, que era 

virgen, aunque reproductora, (me suena familiar). 

43

Imagen 21. Divina Trinidad. 2013



En el hinduismo existe Trimürti o trinidad hindú, está compuesta por Brahma, Vishnú y Shiva; 

así mismo, la sílaba más sagrada del hinduismo AUM, que también se la conoce como OM, es el 

emblema de la divinidad o más bien de la trinidad en la unidad, ya que representa a Brahma, el 

Ser supremo, en su triple condición de Creador: Brahma, A, Conservador: Vishnú, U y 

Renovador: Shiva, M, pero en general nadie adora a esa tríada tanto como adoran a la diosa 

Durga, que da vida a la conocida Kali, y también a un gran número de dioses. El hinduismo tiene 

varias formas de practicarse, una de estas es la impersonal, donde Brahma es el dios principal, 

creador, (más no el único); en el hinduismo se cree que cualquier persona puede tener una 

concepción personal de la divinidad, y es igual de respetable ya que dios puede tener todas las 

formas, ya que las trasciende.

44Imagen 22. Trimurti, Saileshpat, 2016



No nos vayamos tan lejos, los mayas tenían la creencia de las tres piedras sagradas, donde 

buscaban construir las antiguas ciudades en grupos de tres entre tres montañas,  también usan las 

triadas para representar distintas divinidades, la trinidad cósmica: el sol, la tierra y la luna; la 

tridimensional: lo físico, mental y espiritual; dl nacimiento, la vida y la muerte.

Es la energía de la mujer: madre, hija y abuela

Si la energía femenina es la que da vida ¿por qué no representar la santísima trinidad con figuras 

femeninas? Por algo se llama madre naturaleza, sin las mujeres no existe dar vida, por eso creo 

que la idea de una trinidad femenina que forme a un ser divino tiene mucho más sentido. 

Tiene más lógica creer en una divinidad femenina que da vida, incluso la muerte es representada 

como un ser femenino. Dar vida y quitarla son conceptos cíclicos, y la representación de la mujer 

en estas ideas es esencial ya que nosotras vivimos bajo un ciclo interminable de periodos; incluso 

al pasar a la menopausia no dejamos de vivir ciclos, aun que ya no sean menstruantes. ¿Qué 

virtud ha creado el hombre realmente? El odio y el rencor son sentimientos masculinos, mientras 

que la redención y la misericordia son intrínsecamente femeninos.

45

Imagen 23. Giovanni Maria Conti della Camera “Techo de la Santísima Trinidad en la iglesia Chiesa di Santa Croce” 
1670. al fresco, s/m



1.5.2 Santas
Las personas santificadas ocupan un lugar 

importante en la Iglesia católica y destacan 

especialmente por su vida de oración, sin 

embargo, hay muchas incongruencias en 

algunas prácticas religiosas, como que Dios 

dijo que solo se le debía alabar a él pero los 

católicos alaban y piden a santos para que 

les ayuden; de nuevo vemos como la 

palabra des “señor” se tergiversa a las 

necesidades de cada uno, ignorando este 

“mandato divino” para rendir culto y pedir 

a los santos, quienes, según la misma 

doctrina, no deberían ser venerados.

La USCCB (Conferencia de Obispos Católicos de los Estados Unidos) describe  a los santos 

como “personas en el cielo que vivieron vidas heroicamente virtuosas, ofrecieron su vida por los 

demás o fueron martirizados por la fe, y que son dignos de imitación.” No me gusta la 

idealización de estos individuos como "dignos de imitación" por sus virtudes o sacrificios, siendo 

estos santificados por ser martirizados, ya que no solo nos dice que tenemos que sufrir para ser 

tan dignos como ellos, también ignora la complejidad de los humanos ya que somos seres muy 

capaces de cometer errores; la noción del martirio y sacrificio como cualidades ejemplares me 

parecen extremadamente negativas, especialmente si se presenta como un requisito para alcanzar 

la santidad. 

Quiero hacer énfasis en cómo la martirización está profundamente arraigada a la religión 

católica, donde solo los mártires parecen poseer la capacidad de alcanzar la divinidad bajo el 

control eclesiástico. 

46

Imagen 24. Gaspar Palencia “El martirio de santa 
Agueda” 1578. Óleo s/panel. 59x46 cm



Esta veneración por el sufrimiento no solo idealiza el sacrificio extremo, también refuerza la 

noción de que la santidad está intrínsecamente ligada al dolor y la sumisión, una idea que 

perpetúa un ciclo de adoración que glorifica el sufrimiento como camino hacia la redención, lo 

cual es muy preocupante. 

El Papa Francisco dijo: “Cuando rezamos, nunca lo hacemos solos: aunque no pensemos en ello, 

estamos inmersos en un majestuoso río de invocaciones que nos precede y nos sigue.” Parece 

que resalta la idea de que la oración es parte de una tradición colectiva y perpetua, en la que las 

voces de generaciones se entrelazan en una experiencia espiritual compartida, dando a entender 

que las oraciones están conectadas en un esfuerzo más grande y significativo que va más allá de 

las experiencias individuales; aunque creo que esta forma de idealización puede minimizar la 

individualidad y la diversidad de las experiencias espirituales personales, la noción de estar 

"inmerso en un majestuoso río" muestra que la experiencia personal de la oración es menos 

significativa en comparación a la tradición colectiva; esto se vuelve interesante cuando ves como 

el individualismo nos ha consumido como sociedad.

47

Imagen 25.  Stefano Maderno  “Santa Cecilia” 1600. Escultura en mármol. 131 cm



Por otro lado, es curioso ver como los creyentes a menudo rechazan el paganismo cuando 

muchas de sus costumbres están profundamente influenciadas por este, (y la mayoría ni siquiera 

lo sabe), crear altares, hacer oraciones y dar ofrendas fortaleciendo para fortalecer invocaciones, 

son prácticas religiosas que se apegan mucho a lo que la biblia consideraría brujería, la única 

diferencia es la divinidad a la que se dirigen, aunque la forma de pedir y de rendir devoción sea 

muy similar o incluso la misma.

Reflexionando me doy cuenta que, aunque muchos ven a la santa muerte como una figura 

tenebrosa o maligna, mientras sus devotos la veneran igual que a cualquier otro santo, aún así, 

me parece curioso cómo se percibe a la parca como algo satánico, cuando la muerte es algo 

completamente natural  que todos enfrentaremos, incluso, los mismos cristianos y católicos 

ansían la llegada de Cristo, sin darse cuenta que eso implica la muerte de su existencia corporal.

48

Imagen 26.  Altar mariano de mi mamá, 2024



La fe de los seguidores de la santa muerte es fascinante, ya que 

parece que al “trabajar” con ella, las plegarias parecen ser 

realmente escuchadas; me parece interesante ver como sus 

creyentes la visten con vestidos muy lindos y le dicen lo bella 

que es, incluso refiriéndosele como “la niña”, la adornan con 

joyas de colores, flores y vestidos seleccionados según las 

intenciones de sus devotos, quienes ven en ella una figura 

maternal, incluso como una hija, amiga o hermana muy 

poderosa que otorga consuelo y protección.

En el culto a la Santa Muerte, la veneración se 

manifiesta con devoción y cariño, tratándola no solo 

como una figura sagrada, sino también como una 

presencia cercana y protectora, una amiga.

Así vemos como través del martirio y la renuncia de 

los placeres de la vida, los santos muestran que la 

muerte ya está en la vida y que han sido elegidos 

para demostrar a la humanidad la existencia divina; 

su cuerpo es el receptáculo de lo sagrado, objeto de 

devoción y regeneración; aunque existen otros que 

parecen ser malignos por su oscuridad pero nos 

muestran que es un balance, nos invita a 

comprender lo diferente a pesar del miedo.

1.5.3 El corazón
Me parece que el corazón es el símbolo más 

reconocible, es utilizado en distintas cuestiones, 

(sobretodo religiosas), y como todas las cosas, su 

significado varía según el contexto cultural e 

49

Imagen 27. Santa muerte, Nuevo 
Laredo

Imagen 28. Muerte blanca, 2008



iconográfico: en el catolicismo podemos encontrar al sagrado corazón de 

Jesús y al inmaculado Corazón de María que representa la pureza y la 

devoción, está asociado con el amor maternal y el sufrimiento 

compartido con Cristo. Esther Fuhrman (2023) menciona su 

interpretación del sagrado corazón:

“El Sagrado Corazón es una representación del corazón de Jesucristo, un 

emblema de su amor incondicional, misericordia y compasión por toda 

la humanidad. (…) representa el sacrificio y el sufrimiento de Cristo 

por la salvación de la humanidad. El Sagrado Corazón sirve como 

símbolo del amor divino, la pureza y el acto supremo de 

altruismo.(…) Los devotos recurren al Sagrado Corazón en busca de 

consuelo, guía y alimento espiritual.”

El corazón como símbolo representa una amplia gama de 

conceptos, desde el amor divino, la devoción y el deseo, 

hasta la pureza y la compasión, su uso en diferentes 

tradiciones resalta su importancia como símbolo de la 

conexión profunda entre lo humano y lo divino, la fuente 

de nuestras emociones y la pasión con que se desbordan; 

me gusta como el corazón no solo representa amor, sino 

que también puede simbolizar sacrificio y compasión, 

reflejando la idea de ofrecerse a los demás y compartir el 

sufrimiento en nombre del amor.

Otras religiones también utilizan la imagen del corazón de 

manera significativa: en el hinduismo existe el chakra del 

corazón, un centro de amor y conexión espiritual, en el 

sufismo, (rama del islam), el corazón es visto como el 

centro de la experiencia espiritual y la conexión con lo 

divino, se considera el lugar donde se experimenta el amor 

y la devoción a Dios, buscando purificarlo a través de la 

50

Imagen 29. Francisco Romero Zafra 
“cristo resucitado” 2014 (fragmento) 
escultura. s/m         

Imagen 30. dislexicaries “el alma de 
Dios vive en Palestina” 2025 Collage 
sobre bolsa de papel. s/m



práctica espiritual; me encanta cómo, a pesar de ser 

creencias distintas, se logra converger la idea del 

corazón como un punto esencial entre lo humano y 

lo divino. 

Lo que más me gusta del corazón como símbolo es 

su versatilidad, tan solo en el catolicismo representa 

una gran variedad de cosas, tan distintas como el 

amor incondicional y la devoción, hasta el sacrificio 

y el sufrimiento de una madre que perdió a su hijo 

de manera injusta por cumplir una profecía, 

incluso, fuera de ideologías, el corazón se ha 

utilizado  como símbolo poético que, 

gracias a su versatilidad, puede ser 

u t i l i zado ba jo muchos 

contextos. 

Personalmente, la mejor 

r e p r e s e n t a c i ó n d e l 

corazón es la metáfora de la devoción, la idea de arrancarme el corazón 

como muestra de amor me parece tan extraña y romántica como la idea de 

la religión; y es que hasta su forma anatómica es icónica e intrigante, 

siendo este el órgano más importante, literalmente no podemos vivir sin él.

 1.5.4 La granada
El fruto más representado a nivel artístico y referencial por su capacidad de simbolizar lo divino , 

entre otras cosas, Simbolismos (2024) explica como la granada tiene  una amplia variedad de 

resignificaciones, sobre todo la fertilidad y abundancia, pero también la dualidad de la vida y la 

muerte, en su artítculo “Simbolismo y significado de la granada” menciona: “con su color rojo 

vibrante que significa vitalidad y su cáscara exterior dura que simboliza protección y 

resistencia. En algunas culturas, la granada se asocia con las bendiciones divinas y la vida 

eterna.” 

51

Imagen 31. Corazones sagrados de Jesús, María y José, 
s/f

Imagen 32. Chakra Corazón, 2022



Me parece muy interesante como una fruta tan particular puede tener tantos significados, el ciclo 

de la vida, la prosperidad, abundancia y fertilidad (representados por la abundancia de semillas), 

el amor; la granada es un símbolo del sustento divino y el amor, y, dependiendo de la cultura que 

lo utilice, los significados varían, eso es lo que más me llama. 

Por que al final, somos nosotros los que le damos esa intención, no importa quien seas, sabes que 

esta fruta es y seguirá siendo utilizada como icono importante en todas las formas de arte.

1.5.5 La virgen
México es un país profundamente católico, con una 

inmensa devoción a la Virgen de Guadalupe, estoy 

segura que todos conocemos su imagen y sus 

diferentes representaciones; estamos de acuerdo 

que es hermosa, pero es curioso, a pesar de su 

fuerte presencia en una cultura mestiza, la virgen se 

representa como una mujer blanca y facciones 

europeas, mostrando cómo las influencias 

coloniales han moldeado no solo las prácticas 

religiosas, también las imágenes sagradas, 

perpetuando una idealización que no corresponde a 

la diversidad del país donde ella nació, ni al que la 

mayoría consideran su madre, como Bernete (s.f) 

comenta:

La devoción a la Virgen de Guadalupe es común a una 

gran mayoría de mexicanos, que aún hoy la consideran 

directamente su madre, al tiempo, el punto de unión 

simbólica de la población mexicana, con independencia 

de su origen. Como sucede con el culto a cualquier otra virgen, el de la Virgen de Guadalupe es 

de naturaleza identitaria (además de emocional) por su vínculo con un espacio. Pero en este caso, 

a diferencia de otras más locales, el espacio es todo el territorio de México. Francisco Bernete 

(s.f)

52

Imagen 35. Señora de Lourdes en la 
gruta de Massabielle, postal, 2016



53
Imagen 35. Rubens “concepción inmaculada” 
(fragmento) 1626. Óleo s/ lienzo. 198x135 cm

Imagen 33. Corneáis galle “s/t” s/f. s/m Imagen 34. Mural en agua Blanca, Oaxaca, autor 
desconocido, 2025

Imagen 34. Pedro López Calderón "Alegoría 
de la protección de la Virgen de Guadalupe 
sobre la Nueva España" (fragmento)



Podemos notar como la devoción ha estado arraigada con uñas y dientes a nuestra cultura, 

mostrando como la hegemonía colonial es de gran importancia en la adoctrinación de una cultura 

completa, implementando la idea de que el ser superior a quien deben rendir devoción tiene cara 

de colonizador.

Hace poco tuve una conversación con mi mamá en la que le pregunté sobre las diferentes 

vírgenes en la tradición católica: ella me explicó que en realidad solo es una virgen, representada 

de diversas formas a lo largo de su vida, yo creía que se trataba de diferentes mujeres que 

alcanzaban el estatus de virgen, pero no es así, en realidad se trata de la representación de las 

distintas etapas de la vida de María, siendo normalmente retratada como la virgen con el niño: 

reflejando el amor materno, la anunciación: celebrando la maternidad, escenas de los primeros 

años de Jesús: destacando la infancia, la virgen en momentos de dolor, (como en la piedad): 

mostrando la maternidad unida al sufrimiento y la pérdida y a la virgen como mediadora entre 

dios y la humanidad: suavizando el sufrimiento humano.

Observamos como la virgen es clave esencial para representar etapas de vida, mostrando como 

una madre siempre está ahí para sus hijos, su imagen trasciende lo simbólico y refuerza la idea 

del amor maternal incondicional: acompañando y protegiendo a sus hijos en cada fase de su 

existencia; de esta forma, la Virgen no solo personifica a la madre, sino también el ciclo de la 

vida, en el que el apoyo y la guía permanecen como elementos fundamentales. Así como ella, los 

distintos símbolos religiosos nos muestran como lo visual afecta mucho a nuestra fe y creencias.

54Imagen 36. Miguel Angel  “La pietá” 1498. Escultura en mármol. 174x195 cm



Tercer acto

Dulce madre
El papel de la mujer en la religión y el arte

Somos conscientes del rol que la sociedad ha 

impuesto a las mujeres, incluso escuchando a 

personas denigrarnos a simples incubadoras, no 

entiendo por qué el valor de una mujer se mide en su 

capacidad de maternar, como si nuestra identidad 

estuviera limitada a la capacidad de procrear; esta 

visión ignora la riqueza y complejidad de la 

experiencia femenina, negando la autonomía y valor 

que merecemos en todos los aspectos de la vida; 

tristemente, la iglesia a ayudado a perpetuar estos 

ideales machistas, sedimentado nuestra sociedad.

Palomar Verea (2005) menciona: “las madres tienen 

una historia, por lo tanto, la maternidad ya no puede 

verse como un hecho natural, atemporal y universal, 

sino como una parte de la cultura en evolución 

continua.” Verea plantea como la maternidad no es 

solo un hecho biológico, sino que está moldeada por 

la historia y la cultura, la maternidad debe entenderse 

como un rol cambiante, que,  conforme la sociedad 

evoluciona, refleja como las experiencias y 

55

Imagen 37. Joseph Studio Collection “A 
Child's Touch” 2016 escultura en resina. s/f



expectativas de las madres van profundamente 

ligadas a su contexto sociocultural, Verea (2005) 

también menciona:

En el siglo XII la aparición del término 

maternitas fue acompañada de la invención 

del de paternitas por parte de los clérigos que 

lo utilizaron para caracterizar la función de 

la Iglesia, es el momento mismo en el cual el 

culto mariano tiene una enorme expansión, 

como si tuvieran necesidad de reconocer una 

dimensión espiritual de la maternidad sin 

dejar de despreciar la maternidad carnal de 

Eva. 

El papel educativo de la madre comenzó a 

tomar forma, estrechamente determinada por 

la Iglesia.

Esto me hace recordar cuando salí de viaje con 

mi pareja: nos quedamos en casa de su bisabuela 

que es una mujer muy creyente, con una fe muy 

definida; recuerdo que ella nos regaló muchos libros religiosos y de oraciones, uno de ellos era 

sobre cómo criar a los hijos desde una perspectiva católica. 

A pesar de ver tierno como una mujer puede estar tan ilusionada con la maternidad de otra, me 

parece incómodo esperar que otra persona comience una familia sólo porque es “una bendición”, 

recuerdo con gracia el comentario que nos hizo cuando nos despedimos de ella al regresar: “la 

próxima vez que vengan van a regresar con un bebé, los bebés traen muchas bendiciones.” Al 

contarle a mi mamá reforzó esta extraña idea, (me pregunto si la creencia de que traer un bebé al 

mundo solo trae bendiciones podría ser una, sino que la razón detrás de la sobrepoblación.)

56

Imagen 38. Pietro di domenco “La Virgen y el Niño 
con Dos Ángeles” 1457. Tempera y oro s/ madera  
59.3x39 cm



1.7 Pero se pulcra mami

La sabe que en la religión se ha usado para imponer reglas y 

limitaciones en las mujeres bajo la justificación de proteger su 

pureza y virtud, lo cual no es nuevo y da una idea que nos infantiliza 

y denigra, notando cómo estos ideales siguen perpetuando la 

opresión, negando a las mujeres autonomía sobre nuestros cuerpos y 

limitándonos a roles definidos por una moralidad diseñada para 

mantener el control institucional y social. Vigarello (2005) cuenta 

como la idea del matrimonio viene de la burguesía, que extraño:

A finales del siglo XVIII, el amor sentimental y el matrimonio 

reproductivo estaban en gran parte reconciliados, pero en esa misma época 

una sociedad cada vez más burguesa, dotada de un fuerte sentido del 

pudor, empezó a relegar tanto el cuerpo como su sexualidad, a la periferia 

de lo decoroso. Esta nueva cultura sexual impuso en la sociedad 

decimonónica la convicción tenaz de que el cuerpo físico era el enemigo 

natural de la persona moral que lo habitaba.

Esto sigue presente en la actualidad, especialmente en algunas 

tradiciones religiosas y contextos conservadores: la idea que la 

virginidad es sagrada y no debe romperse antes del sacramento 

matrimonial sigue muy presente, a pesar del auge de la libertad 

sexual y los esfuerzos por erradicar estas creencias; me parece 

estúpido, porque la virginidad es solo un concepto que inventaron 

para categorizarnos antes y después de comenzar nuestra vida 

sexual.

El concepto de "pureza" hasta el matrimonio sigue pesando a 

muchas mujeres, imponiéndoles expectativas que reducen su valor a 

57

Imagen 39 . dis lex icar ies 
“Divina vulnerabilidad” (detalle) 
2024 óleo, acrílico y arcilla 
sobre panel. 45x100 cm



una condición física estúpida y patriarcal que no deja de afectar a miles de mujeres en la 

actualidad.

Debemos erradicar la idea de pulcritud que nos encierra en ideales machistas, atrasados y 

misóginos, donde se ven a las mujeres como un simple cuerpo que necesita ser fecundado, pero 

cuando esto se logra se pierde su valor como “ser reproductivo” porque ya no se ve pura ni 

virginal; estoy cansada de ver como se le exige a las mujeres maternar y pasar por lo difícil que 

es crear una vida, para luego denigrarlas por no tener el cuerpo que tenían antes deformarse para 

formar a otro humano dentro; necesitamos hacerles entender que el cuerpo femenino es 

cambiante y no debe ser un tema el cual discutir, no debemos seguir buscando “perfección” en 

seres tan imperfectos como lo somos los humanos, las estrías, manchas, celulitis, pigmentación, 

granos, vello enterrados, lunares o cualquier “imperfección” son elementos que dan identidad a 

cada piel, no objetos que necesitan ser erradicados, al contrario, deberíamos celebrarlos y 

representarlos para que puedan ser normalizados.

58

Imagen 40. Frida Kahlo "Hospital Hernry Ford” (fragmento) 1932. Óleo s/metal. 30.5 × 38 cm



1.7.1 Objetivación

Creo que todas hemos pasado por algún momento donde 

nos sentimos objetificadas, mayormente por masculinos; 

estoy cansada de llamar atención no deseada por el simple 

hecho de ser atractiva, es cansado ver como la gente te 

cosifica a un simple cuerpo. La objetivación ha sido 

explorada en la teoría feminista, particularmente en el 

trabajo de filósofas como Martha Nussbaum (1995), que 

describe la objetivación como: “fenómeno que incluye 

características como la instrumentalización (usar a 

alguien como herramienta), la negación de la autonomía 

(tratar a alguien como si no tuviera voluntad propia), la 

inertización (tratar a alguien como si fuera pasivo), entre 

otras.” La objetivación de las mujeres ha perdurado 

durante siglos, en lugar de ser reconocidas como seres 

humanos con pensamientos, sentimientos y dignidad 

propios, han sido tratadas como posesiones, a esto Sara 

Matthews(s.f) menciona que:

La existencia de relaciones ilícitas al margen del 

matrimonio ha quedado registrada en los archivos 

judiciales: adulterio, incesto, bigamia, violaciones, no 

eran sino expresión de una cultura que consideraba a las 

mujeres inferiores a los hombres y las juzgaba de forma mucho más severa, ante la impunidad 

que protegía a éstos, como pone de manifiesto en este capítulo Sara Matthews-Grieco(s.f)

Esta deshumanización reduce a las mujeres a roles específicos y limitados, siendo evidente a lo 

largo de la historia y la religión ha jugado un papel significativo en reforzar estas creencias, 

promoviendo narrativas que subordinan a las mujeres bajo normas y expectativas patriarcales, las 

cuales debemos cambiar resignifiando al cuerpo femenino con su debida importancia en lugar de 

ser un simple símbolo de fertilidad y procreación.

59

Imagen 42. John Collier ”Lilith” 1887. 
Oleo s/tela. s/m



1.7.2 Desnudo

La desnudez es tan normal como respirar y estoy cansada 

de escuchar comentarios negativos sobre esta, sobretodo en 

las mujeres. 

Todos nacimos desnudos, por eso no entiendo la necesidad 

de gritar PUDOR cuando una mujer no tiene miedo de 

enseñar su cuerpo, siendo algo nada más que natural.

No es de sorprenderse que la religión ha sido fundamental 

en la percepción negativa del cuerpo desnudo, (sobretodo el 

femenino), siendo ellos quienes lo satanizan a pesar de ser 

un aspecto tan natural en los humanos; la anatomía es parte 

esencial de las personas y debería ser normalizada en lugar 

de convertida en tabú, pero, ¿por qué una institución busca 

que algo tan natural como la desnudez sea visto como algo 

de por lo que espantarse y avergonzarse? Vicente (2018) 

explica como la iconografía femenina de la época 

presentaba modelos antagónicos: “la amante propuesta por 

el amor cortés donde la mujer indomesticada es objeto de 

deseo y la Virgen María, madre que encarna los valores de 

la obediencia, la domesticidad y la garantía de paternidad 

de sus esposos.” La moralidad de la época burguesa tendía 

a separar al cuerpo y la sexualidad de la moralidad, 

considerándolos “enemigos de la virtud”, además, se puede 

observar cómo las mujeres eran juzgadas con mayor 

severidad en asuntos relacionados sexualidad, mostrando la 

desigualdad de género arraigada en la cultura del tiempo, 

cosa que no ha cambiado. George (2005) comenta “Europa 

60

Imagen 43. Frida Kahlo ”Columna 
rota” (fragmento) 1944. Óleo s/tela 
montada sobre aglomerado.  43x33 cm



occidental se esforzó en desarrollar una visión del cuerpo y la sexualidad compatible con el 

orden social, el respeto por la religión y el crecimiento demográfico.” La religión da una 

definición de moralidad muy conservadora y patriarcal, es claro. Podemos ver como la religión 

solo ve a la mujer de dos maneras: por un lado, las mujeres siendo idealizadas como vírgenes, 

santas y puras, perpetuando la imagen de la feminidad como sinónimo de castidad y sumisión, 

mientras que del otro lado están las seductoras, pecadoras e incluso viéndolas como simples 

prostitutas, perpetuando estereotipos negativos que niegan la autonomía y humanidad de las 

mujeres.

La historia religiosa tiende a marginar y desacreditar a mujeres influyentes, rebajándolas a roles 

denigrantes, incluso borrándolas por completo de la historia, un ejemplo es Lilith: muchos 

conocemos la historia de Adán y Eva, como ella nació de la costilla de él, pero pocos conocen a 

Lilith, la par de Adán; ella no salió de la costilla de él, sino que fue creada a su par, quien prefirió 

dejar el edén a ser obligada a obedecer a su semejante.

El cuerpo en el misticismo y en las normas sociales se convierte en un terreno de control y 

resistencia, mientras los creyentes ven lo sagrado a través del sufrimiento, las restricciones y los 

tabúes sexuales intentaban ajustarse a un orden 

religioso social europeo, y es que la vista de los 

antiguos católicos sobre el comportamiento 

humano es interesantísimo, porque incluso la 

simbología de los cuadros habla mucho, el 

mensaje es claro una vez que entendemos un 

poco de la iconografía, iconología y lectura de 

obra; en pinturas como el jardín de las 

delicias(imagen44), el simple conocimiento de 

que el cuadro se hizo representando los pecados 

cambia completamente la percepción y te invita a 

enfocarte en los detalles, los simbolismos son 

precisos, cada objeto pintado tiene un significado 

y estudiarlo es interesante. 

61

Imagen 41. Giorgione y Tiziano “Venus dormida” 
(fragmento) 1510. Óleo s/lienzo. 108.5  cm × 
175 cm



1.7.3 Censura 

La censura es algo que puede afectar a todos, 

no hay distinción en lo que puede ser 

censurado, pero, el cuerpo femenino siempre 

ha sido visto como algo que debe ser oculto o 

modificado para ajustarse a ideales de 

modestia y pureza, mientras que se limita su 

representación a contextos que solo sirven a 

intereses masculinos o tradicionales; esta 

censura no solo limita la libertad de expresión 

de las mujeres, sino que perpetúa estigmas y 

tabúes sobre aspectos naturales de la 

feminidad, (como la menstruación o la 

sexualidad como tal), al silenciar estas 

realidades, la sociedad refuerza la idea de que 

el cuerpo de la mujer es inherentemente 

problemático e inadecuado, cuando es todo lo 

contrario.

La censura al cuerpo femenino ha existido a lo 

largo de la historia, mostrando como la 

sociedad busca controlar la expresión 

femenina, desde la imposición de normas de 

vestimenta hasta la prohibición de la 

representación del cuerpo desnudo en el arte o 

en los medios, esta censura tiene claras y 

profundas raíces en el patriarcado y la 

moralidad religiosa.

62

Imagen 44. Bosco ” Jardín de las delicias” (fragmento) 
1505. Óleo s/tabla. 220 cm × 389 cm[



Me resulta interesante cómo el cuerpo femenino siempre ha sido un tema tabú: la virginidad, la 

desnudez y la menstruación son temas controversiales, a pesar de ser completamente naturales, 

sin embargo, estos solo parecen relevantes cuando giran en torno a la percepción masculina, sin 

contar a la menstruación porque “da asco”, esto es algo que no sorprende y se ha normalizado, y, 

como ya había comentado, la virginidad es un constructo inventado por el patriarcado para 

categorizar a las mujeres como "puras e inocentes" o "impuras", una vez más, cosificándolas y 

reduciéndolas a meros objetos por el simple hecho de tener una vida sexual activa. 

Ver como obras como “La alegoría de la inclinación” de Artemisia (imagen 46) han sido 

censuradas mediante velos pintados sobre el cuerpo femenino original muestra el estigma y 

control sobre la representación femenina en el arte. 

63

Imagen 45. Gustave Courbet “El origen del mundo” 1866. Óleo s/lienzo. 46 cm × 55 cm



Esta censura no solo limita la expresión artística, sino que también silencia la visión de mujeres 

artistas sobre su propio cuerpo, reforzando la idea de que la figura femenina debe ajustarse a 

estándares de decoro impuestos históricamente. 

La alteración de estas obras pone en evidencia cómo, a través de la censura, se busca moldear la 

percepción del cuerpo de la mujer, restringiendo su libertad de expresión y perpetuando una 

visión limitada y controlada de su identidad y autonomía. Incluso sabiendo que el cuerpo 

femenino es elemental, no solo en el arte y el estudio del cuerpo, sino en la vida misma; el 

cuerpo femenino no debería ser censurado sino alabado, las mujeres somos capaces del milagro 

de gestar, crear vida; por eso mismo, las mujeres deberían ser reconocidas, no escondidas.

64
Imagen 46. Artemisia Gentileschi “Alegoría a la inclinación” (antes y después). 1616. Óleo s/lienzo. 152× 61 cm



CAP II

Referentes

Mi mayor referente es la vida misma, pero si hablamos de personas que han influenciado mi 

proceso artístico, puedo decir que la mayoría de mis referentes son amigos, maestros y artistas 

que he tenido la suerte de conocer y aprender de ellos y su proceso artístico, pero no solo me 

inspiro en artistas plásticos, sino también de músicos, artistas callejeros anónimos, artistas de 

performance y aspectos de moda y fotografía; me parece enriquecedor y de suma importancia 

tomar influencias de diferentes disciplinas, ya que cada una aporta algo único al proceso creativo.

La moda es un campo que me interesa mucho, ver cómo se apropian 

elementos religiosos o incluso el uso de distintas telas para contar historias a 

través de la ropa y accesorios, me resulta increíblemente inspirador ver su 

capacidad creativa al reinterpretar y reinventar símbolos religiosos, no solo 

contando  historias, sino también desafiando y re-contextualizando 

valores y creencias tradicionales a través de siluetas, texturas 

y detalles que evocan lo divino; ver cómo diseñadores integran 

iconos, colores y motivos inspirados en la espiritualidad o en 

imágenes sacras añade una ilusión casi ritualística a las prendas, 

transformándolas en un lienzo para explorar temas de identidad y 

fe.

Por otro lado, la música es una parte fundamental de mi 

proceso artístico, muchos cantantes y 

grupos hacen alegorías a escenas y 

referencias bíblicas en sus letras, 

videos o presentaciones, lo 

65

Imagen 47. Lana del Rey



cual me parece fascinante.

 

System of a dawn es un grupo que hace 

muchas referencias a historia o citas bíblicas, 

disfruto escucharlos y sus canciones me 

inspiran en la intervención de mis propias 

obras; como en la canción “Chop Suey”, 

donde será hace mención de las ultimas 

palabras que cristo le dice a Dios antes de 

morir. 

Asimismo, el rapero Kanye tiene un álbum 

llamado “Jesus is king” donde habla de su 

relación con la fe y dios, en canciones como 

“Ultralight beam”, donde utiliza gospel, haciéndonos ser parte de sus alabanzas.

2.1 Múltiples técnicas

La riqueza del arte no radica en una sola expresión, muchos maestros pueden decir que para 

crear una obra se necesita minuciosos estudios es una técnica para llegar al acabado deseado, 

pero, ¿deseado por quién? ¿Por la academia que nos enseña técnicas eurocéntricas y 

hegemónicas que solo buscan capitalizar el arte? Para mí, la mezcla de técnicas es clave 

primordial en la búsqueda creativa de nuestra propia expresión artística, no podemos 

encasillarnos a un solo tipo de arte, es absurdo; el hecho de que en la facultad de artes se enseñe 

a sólo seguir un taller me parece tan anticuado como un fax (¿quién usas esas cosas?), lo que los 

artistas necesitamos es explorar, conocer y practicar todas las posibilidades de creación posibles, 

ampliando nuestra creatividad, cuestionando no sólo nuestras capacidades, sino el esquema que 

nos encierra a crear para consumir, cuándo la realidad es que el arte es el medio de exploración 

más humana posible. 

66

Imagen 48. Jesus is King, Album de Kanye West, 
2019





2.1.1Gráfica 

La gráfica me parece una rama artística 

impresionante, divertida y muy importante en 

nuestro contexto como mexicanos, es una gran 

forma de expresión artística que tiene la virtud de 

poder ser reproducida las veces que sean 

necesarias para que llegue al público deseado; el 

grabado en sí me parece una gran forma de 

expresión contra la represión hegemónica, al 

contrario de la pintura, la gráfica da vida a 

historias personales o de comunidad, dando pauta 

a una forma de expresión diferente para las masas 

y la comunidad, no sólo para los aristocráticos 

capaces de ir a un museo a comprar una pintura, 

por ejemplo.

Artistas como Erick Gill muestra como la gráfica 

ha sido utilizada a lo largo del tiempo no sólo como expresión artística, sino también como 

archivo de lo que la historia no ha querido contar, y no tengo que irme tan lejos, grabadores 

modernos siguen demostrando que la gráfica no es solo arte, sino resistencia, Cloroformo, que 

tengo la dicha de decir es de mis amigos más cercanos, utiliza la ironía y la apropiación de 

símbolos y personajes de la actualidad y antigüedad para crear obras que no sólo destacan por su 

técnica, sino que tienen un trasfondo profundo, cada elemento tiene un propósito y puedes notar 

el amor que siente por esta rama tan impresionante y única del arte. Quiero agradecerle por ser 

un pilar en mi proceso artístico, ya que no sólo su obra ha tocado la profundidad de mi ser 

creativo, sino que su apoyo me ha impulsado a crecer como artísta, gracias cloroformo por ser un 

precursor de la gráfica chiapaneca, sé que no es solo mi inspiración, sino que de muchos artistas 

chiapanecos que buscan vivir del arte.

67

Imagen 49. Erick Gill “Madona e hijo, con niños” 
1925. Xilografía. 11.4x7.9 cm



2.1.3 Performance

El performance es una expresión artística que admiro, ya que evoca muchos sentimientos al 

hacer a los espectadores parte de él. Me emociona ver cómo los artistas logran convertir un 

performance en una experiencia única e irrepetible para los espectadores; aunque son 

experiencias efímeras, muchas de ellas se vuelven tan icónicas que su impacto 

trasciende, se inmortaliza. El performance tiene una conexión 

estrecha con la moda, otro de mis muchos intereses, 

disfruto mucho ver los eventos de gala donde los 

artistas juegan con la vestimenta para contar 

historias o expresar un sentimiento o una idea, 

(desearía que estos eventos no fueran 

cortinas para disfrazar con celebridades 

los horrores que suceden en el mundo 

y quieren que ignoremos).

Una de las formas de apropiación de iconos 

que más disfruto es a través de la moda, especialmente 

cómo los artistas incorporan esos símbolos para sus 

videos o presentaciones: artistas como Lady Gaga y 

Lana del Rey son expertas en usar elementos 

representativos de vírgenes y otros iconos católicos de 

una manera bella y significativa. 

Me parece intrigante como reinterpretan estos 

símbolos religiosos para contar nuevas historias o 

darles un giro moderno, es algo que admiro y busco 

alcanzar en mi obra.

68

Imagen 50.Lana del rey. meta gala 2018



Germanotta

Lady Gaga es muy conocida por su excentricidad, su trabajo va más allá del ámbito musical 

integrando elementos artísticos que incluyen el performance y referencias pictóricas; a lo largo 

de su carrera ha hecho uso de simbolismos y representaciones de diversos artistas, apropiándose 

de estos elementos para enriquecer su propuesta visual y conceptual. Uno de los aspectos que 

más destaco de su obra es la apropiación de elementos religiosos en sus videos 

musicales donde usa muchas referencias: como “Judas” (imagen 51), "Bloody 

Mary" o “Alejandro” (imagen 52) donde muestra su interpretación personal 

de historias bíblicas, destacando a personajes controversiales, ofreciendo 

una perspectiva crítica o, en algunos casos, empática. 

Gaga no solo desafía las convenciones religiosas a través de 

estas canciones, sino que también nos invita a reflexionar sobre 

temas como el arrepentimiento, la traición y la complejidad 

humana, utilizando la religión como un medio para cuestionar o 

reinterpretar narrativas, logrando un enfoque innovador en 

cuanto al uso de referencias religiosas; me gusta ver como ha 

logrado generar tanto admiración, como polémica, creo que 

la forma en la que se apropia de la simbología la convierte 

en figura transgresora en el arte contemporáneo.

69Imagen 52. Lady Gaga. Fragmento del video 
“Alejandro” 2010.

Imagen 51. Lady Gaga. Fragmento del video “Judas” 2011



2.1.3 La riqueza de mezclar técnicas

Mencioné la importancia de las técnicas múltiples, 

conocerlas es un parteaguas para nuestro proceso 

artístico, pero conocer todas no me parece suficiente, 

la necesidad de utilizarlas en el mismo medio me 

come como las ganas de un pozol a medio día en 

Tuxtla, es irresistible y siempre está a la mano.

Usar distintas técnicas en una misma obra no solo le 

regala un enfoque diferente, también la enriquece en 

lo que son texturas y detalles, artistas como Pierre y 

Giles 

nos lo muestran, juntando dos ámbitos 

artísticos creando piezas únicas y distintivas 

que retomaré más adelante. Otro artista que 

destaco por su creatividad al mezclar técnicas 

es Joa, viendo sus piezas puedes notar que no 

tiene miedo a utilizar diferentes medios al 

momento de crear, logrando piezas únicas y 

llenas de detalle, con una riqueza que, sin 

estas, perdería gran parte de su esencia.

Como persona kinestésica disfruto mucho 

tocar y sentir a la hora de crear, no solo utilizo 

pinceles, uso crayones, gises pastel, lápices, 

plumones, stick ers, elementos extra-pictóricos 

e incluso mis propias manos manchadas de 

pintura y pegamento para crear cosas 

diferentes.

70

Imagen 53. Joa Meraz “Carmelita” 2024. 
Técnica mixta. 2025

Imagen 54. Joa Meraz “母” 2024. Técnica mixta. 

25x30cm



Joa Meraz 

Tengo la suerte que Joa sea mi amistad, he llegado a conocer parte de su proceso creativo 

platicando con el, descubrí que su trabajo de titulación es similar al mío, lo que me ayudó a 

avanzar en mi propio proyecto ya que me mostró referentes y me ayudó a aterrizar ideas que en 

un momento no tenían una forma clara en mi cabeza, su apoyo y perspectivas han sido 

elementales para mi trabajo. 

Además de su trabajo plástico, Joa es un artista que disfruta del performance y he tenido la 

fortuna de participar en algunas de sus reuniones, donde el performar y la moda son elementos 

esenciales. Estas experiencias me han ayudado a expandir mis propios intereses en estos ámbitos 

artísticos, al darme la oportunidad dialogarlo con otros artistas, enriquecido mi visión y 

comprensión del arte como un medio multidimensional.

Lo que más destaco de Joa es su 

habilidad para jugar con técnicas mixtas, 

no solo logra crear diferentes texturas, 

sino que también da a sus obras de una 

esencia única; su capacidad para fusionar 

técnicas me inspira a seguir explorando 

cada técnica y experimentar con mi 

propio arte, buscando siempre nuevas 

formas de expresión que den singularidad 

a mis piezas. 

Por ejemplo, en la pintura “carmelita”  

(imagen 53) se puede notar que utilizó a 

hoja de un cuento de princesas como 

fondo de una intervención, donde pintó 

un velo de encaje creando solo la silueta 

de la virgen.

71Imagen 55.  Joa Meraz “Oh maría, madre mía” (fragmento) 
2023. Técnica mixta. 80x100cm.



Pierre & Gilles 

Gilles y Pierre, un fotógrafo de moda y un pintor, ellos forman una pareja de artistas innovadores 

que han elevado el arte kitsch a un nuevo nivel. Gilles, como pintor, se encarga de crear las 

escenografías y editar las fotografías que su pareja Pierre captura, pintándolas para darle un 

toque único y característico de ellos; me encanta la idea de combinar técnicas artísticas para 

crear una obra diferente y fascinante. La aplicación de múltiples técnicas para agregar distintos 

elementos y filtros a las fotografías es una demostración de la versatilidad y riqueza 

del arte.

Esta pareja suele incorporar temas religiosos y 

significativos católicos como son la Virgen y 

maternidad y la sagrada familia, reinterpretándolos 

desde su perspectiva. 

Un ejemplo es su obra “Madonna con el niño”(imagen 

57), donde las dos expresiones se fusionan. 

Mostrando una  composición central, donde la Virgen y 

el niño están en el centro, resaltados por un fondo 

oscuro, alrededor, utilizan elementos como 

basura y paisajes urbanos; la Virgen está 

colocada sobre una valla rodeada de conos y 

señales de tráfico, sin embargo, la escena se equilibra 

con la delicadeza de las flores blancas que enmarcan a 

los personajes y las luces y partículas que evocan los 

destellos sagrados, logrando una pieza donde lo 

mundano y lo sacro se encuentran de manera 

extraordinaria.

72

Imagen 56. Pierre y Gilles  “Santa Veronica”  2010. Técnica mixta



73Imagen 57. Pierre y Gilles  “Madonna y bebé” 2009. Técnica mixta. 



2.2 A mancharse las manos.

Me gusta mucho pintar, siento que es una de las formas más liberadoras de expresión artística 

plástica, ya que no se necesitan tantas herramientas o precisión como en otras técnicas; aun que 

la academia se las ha arreglado para complicar esta expresión, con exigencias tan anticuadas que 

debimos dejar de lado hace rato, conozco pintores chiapanecos que se burlan de artistas 

emergentes porque “no saben dibujar” y “les falta técnica”, mientras que solo se encasillan en el 

mismo tipo de pinturas; mi hermano, ni siquiera puedes hacer un grabado, ¿de qué hablas? 

Yo disfruto pintar con los dedos, mancharme la ropa y crear cosas que no son necesariamente 

“perfectas” (si las ves con un enfoque “profesional”), así, siendo la pintura una de mis técnicas 

preferidas, muchos de mis referentes son de esta área, me inspiro 

en ellos para experimentar con diversas técnicas y formas de 

representación iconográfica e iconológica. 

Me motiva mucho poder explorar el arte de estos 

referentes para conocer más sobre su proceso creativo, 

y he tenido la fortuna de poder convivir con la mayoría 

de ellos, así que más que referentes, son maestros y 

aliados en  mi proceso creativo y crecimiento como 

artista. 

Convivir y conocer su proceso y sus enseñanzas ha 

enriquecido mis ganas de crecer y vivir en el mundo 

del arte, considero muy importante destacar cuánto 

me ha inspirado cada uno de ellos a crecer como 

artista y a no dejar de crear, impulsándome a seguir 

explorando y desarrollando mi arte.

74

Imagen 58.  Ninfa Torres ”Apropiación de Bogueraeu” 2023. 
Óleo s/lienzo. 50x30cm



2.2.1 Apropiación y símbolos

Ya había hablado del apropiacionismo, el 

cual es una rama artística dónde se utiliza 

obra antes creada para hacer algo 

completamente nuevo y único, en esta parte 

me centraré sólo en el uso de simbología, 

ya que me parece elemental en el arte en 

general; muchos, sino que la mayoría de 

artistas, utilizan símbolos para representar 

mil cosas: corazones, cruces, animales o 

incluso personajes a los cuales se les 

p u e d e n d a r u n a i n fi n i d a d d e 

representaciones que se pueden observar en 

muchas obras. 

Un ejemplo es “nupciales de dios” de Erick 

Gill (imagen 59), donde Gill utilizó la 

f amosa r ep re sen tac ión de l c r i s to 

crucificado, pero agregando a otro personaje, apreciando la naturalidad de los amantes, no sólo 

en el cristianismo, sino en la vida cotidiana, Gill fue gravemente criticado por “manchar” la 

imagen de cristo, cuando es más real que Jesús o Abraham haya tenido un vínculo amoroso 

(Magdalena), ya que era un hombre de carne y hueso como nosotros, con errores, sentimientos y 

necesidades que todos sentimos. 

Muchos artistas a lo largo del tiempo han utilizado la apropiación de miles de elementos para dar 

una narrativa específica a su obra, y, al ser la religión un aspecto tan importante para la 

humanidad, no es de extrañarse ver tantos de estos simbolismos en el arte. 

75

Imagen 59. Erick Gill “Nupciales de Dios” 1922. 
Xilografía. s/m.



Ninfa Torres

Nacida el 1982 de Misantla, Veracruz, estudió 

la licenciatura en artes plásticas en la 

universidad veracruzana de la ciudad de 

Xalapa, desde el 2008 trabaja de docente en 

la Licenciatura de Artes Visuales de la 

Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas. 

Ninfa muestra una vista profesional a la apropiación artística, me gusta cómo trabaja con todo 

tipo de imágenes, añadiéndoles un toque único: como las líneas que parecen derretir las 

imágenes tan características de su obra, una de ellas es en su apropiación de Luca Giordano, que 

no solo se apropia de esta imagen religiosa, si no que le da esa característica tan representativa en 

su arte. La obra que más destaco de Ninfa es “La hija de Verónica” (imagen 61), donde utiliza un 

símbolo muy importante del catolicismo, la cara de Cristo en el velo sagrado, pero intervenido 

con grafitis que se hacen en las marchas feministas; me encanta como utiliza estos símbolos tan 

característicos de las protestas feministas, dándole más 

importancia a la lucha sobre la imagen sagrada, (A parte 

mi mamá también se llama Verónica, por lo que me siento 

aún más conectada ya que también soy la hija de 

verónica). 

La apropiación e intervención que hace Ninfa me inspira a 

seguir buscando las distintas formas de experimentación 

para mi obra, tomando elementos e integrarlos creando 

una interpretación distinta y personal, logrando resaltar lo 

que considero relevante, buscando que mi obra sea 

reconocible e innovadora, a pesar de apropiarme de 

imágenes e iconos. 

76

       Imagen 60.  Ninfa Torres “Las delicias de D&G” 
       (detalle) 2010. Óleo s/lienzo. 100x150 cm

Imagen 61. Ninfa Torres “La hija de 
Verónica” (fragmento) 2019. Óleo s/lienzo. 
100x150cm



Fabián Chairez

Nacido en 1987, Fabian es un artista chiapaneco, egresado de 

la facultad de artes de la UNICACH, el cual saltó a la luz 

gracias a la polémica pintura “Zapata gay”, de Chairez 

podemos apreciar que no le teme a la controversia y lo 

demuestra en su apropiación de símbolos y personajes 

religiosos de forma sugerente. Obras como "la anunciación” 

(imagen 63), donde aparece un ángel a rodillas de una monja 

que parece escupirle un rosario de forma sugerente o 

“eucaristía” (imagen 61) donde hay un monje lamiendo los 

pies de cristo, nos muestran esto; por otro lado, el uso de 

tonos rojos en esta serie remarca la sexualidad que se aborda 

en estas obras, pero con la distinción de las aureolas hechas con lo que parece ser hoja de oro. De 

misma forma, la pintura “el éxtasis” muestra sutilmente una escena lésbica entre monjas, 

haciendo alusión a una vagina con la forma de las capas y cómo tocan a la virgen.

77

Imagen 62 . Fabián Chairez ”
Sacramento II”(fragmento) 2023. Óleo 
s/lienzo 170x100cm

Imagen 63. Fabián Chairez “La anunciación”  
2023. Sólo s/lienzo. 210x140cm

Imagen 64. Fabián Chairez “El éxtasis” 2018. 
Óleo s/lienzo. 190x130cm



2.2.2 Juego de composición: Agustín Castro

Nació el 18 de diciembre de 1958, estudió en la escuela nacional de pintura, escultura y grabado 

"La Esmeralda” mostrando gran conocimiento técnico por el arte. 

De Agustín me inspira su forma composición al superponer imágenes, creando collages 

pictóricos sin perder coherencia en sus pinturas, en el detalle de “El camino de la Pasión al 

Gólgota” (imagen65) se puede ver cómo utiliza estos elementos, jugando con los tamaños y 

resaltando la escena de la Piedad, donde María llora sobre Cristo muerto, debajo, aparece la 

multitud; fa forma en que utiliza la diagonal, formada por lo que parece ser la cruz de Cristo, 

dividiendo a la multitud, aportando dinamismo al cuadro, lo cual me parece fascinante, los 

personajes principales mantienen la atención, pero la multitud no pasa desapercibida.

Veo a Castro como un maestro de la 

composición, logrando mostrar 

historias impactantes, logrando crear 

escenas únicas, su enfoque y 

atención al detalle me inspiran a 

encontrar las formas de enfatizar 

elementos clave en mi trabajo. desde 

entonces, trato de integrar su 

orientación en cada nueva obra.

Tuve la fortuna de participar en el 

taller que Agustín impartió en la 

facultad de artes hace unos años, este 

taller me ayudó mucho a comprender 

y sobretodo saber apl icar la 

composición de manera más efectiva 

para destacar mi obra, también 

78Imagen 65. Agustín Castro”El camino de la Pasión al Golgota” 
(detalle) 2017. Óleo s/lienzo. s/m.



brindó nuevas perspectivas sobre cómo estructurar visualmente mis ideas para poder llevarlas a 

cabo en mi obra de forma más práctica, menos abstracta vaya; desde entonces, trato de integrar 

su orientación en cada nueva obra. 

Esta experiencia fue valiosa para mi desarrollo artístico, recibiendo retroalimentación de un 

artista tan admirable al momento de contar historias con un giro dinámico y emocionante, intento 

siempre aplicar las recomendaciones que me hizo y todo lo que me enseñó

79

Imagen 67.  Agustín Castro “Ángel de la Guarda” 2021. 
Exvoto. s/m

         Imagen 66. Agustín Castro  “s/t” 2021. Mixta s/papel. s/m.



Capítulo tres

Prácticas y otras estrategias creativas

El proceso creativo no es algo que ocurre por arte de magia, es un proceso intrínseco que, a mi 

parecer, surge a través de la práctica y el juego; a partir de la investigación de temas y referentes 

nacen las ideas, que luego se refinan hasta tomar vida. 

En este proyecto exploro diversas estrategias que me han ayudado a explorar mi creatividad, con 

el fin de mostrar que la innovación no depende solo de la inspiración, sino también de trabajar 

con lo que tienes en el momento y de explorar todas las posibilidades para alcanzar la obra 

deseada; disfruto explorar diferentes técnicas artísticas y juntarlas para crear cosas nuevas, jugar 

con todas las posibilidades.

Me parece aburrido quedarme solo 

con una técnica (y para ser sincera, no 

me gusta que apliquen esta creencia 

en la licenciatura, todos deberíamos 

explorar y conocer todas las técnicas 

para tener una oportunidad más 

amplia de creación), yo creo que la 

verdadera raíz de la creatividad surge 

cuando sueltas y combinas varias, 

tomando en cuenta que la práctica 

constante es clave para conocerlas 

bien y poder aplicarlas de manera 

coherente y concisa para lograr el 

resultado final que justo tenía en 

mente. 

He explorado y combinado diversas 

técnicas artísticas, desde la pintura el 

80

Imagen 68. dislexicaries. Boceto. 2025. Ilustración digital. s/m 



collage digital e incluso el tatuaje, para reinterpretar y re imaginar símbolos religiosas desde un 

enfoque moderno y personal; aspectos como el performance y las técnicas mixtas son lo que más 

han inspirado este proyecto y éstas formas de expresión artística me han  ayudado a explorar 

muchas posibilidades que puedo aplicar a mis obras y aprendido  mucho que no dejaré de 

implementar a la hora de crear. 

Mis motivaciones para abordar este tema surgen de mi interés por explorar cómo las distintas 

técnicas artísticas se pueden entrelazar con la iconografía religiosa, así como explorar la forma 

en que artistas contemporáneos reinterpretan y se apropian de estos símbolos, la investigación 

documental fue fundamental para ampliar mi comprensión en este tema que me interesaba pero 

no tenía el conocimiento necesario, sumergiéndome  en referencias históricas, apreciando obras y 

artistas que han abordado temas similares y empapándome de conocimientos tan interesantes, 

este proceso no solo enriqueció mi perspectiva y guió el procedimiento artístico de mi trabajo 

(volviéndolo menos abstracto), sino que me ayudó a conocerme mejor y formar mi persona a un 

camino más artístico y personal, aprendiendo sobre mí entre más exploraba y aprendía a 

expresarme artísticamente.

81

Imagen 69. dislexicaries “elmo, fuego” (fragmento) 2023 gis pastel s/papel terciopelo



3.1 Arte Digital

El arte digital me parece una herramienta muy completa para experimentar con la mayoría de las 

capacidades artísticas, en mi caso utilizo el iPad con la aplicación Procreate, la cual me parece 

muy completa, que aunque no logra imitar perfectamente las texturas de los pinceles, es una app 

muy versátil que permite jugar con una infinidad de posibilidades.

Para mí, los medios digitales son lo más práctico, solo necesito tomar la tableta y empezar a 

crear, ya sea desde cero, con referencia o desde una fotografía, las capacidades digitales son casi 

infinitas, con la capacidad de agregar capas, logrando que los errores o incluso sombras o colores 

tengas su espacio propio, suelo usarla para hacer bocetos y flashes, ya que me permite hacer 

literalmente lo que quiera: crear collages digitales, editar       

fotos, experimentar con gamas de colores e 

intervenir sin temor de arruinarlo gracias a la 

magia de las capas y ctrlz, además, 

trabajar en medios digitales es lo más 

interesante, porque me da la libertad 

de alcanzar lo que me propongo con 

mayor facilidad que con los medios 

tradicionales. Una práctica que 

puedo resaltar es “IN ICTV OCVLI” 

(imagen 70), donde hice una práctica 

de claro/oscuro para mi clase de 

barroco, donde decidí jugar con los 

colores neon para no caer en el 

mismo blanco y negro de cualquier 

practica, me gusta jugar con los 

colores y técnicas.

82

Imagen 70. dislexicaries “IN ICTV OCVLI” 2022 ilustración digital. 
s/m



3.1.1 Prácticas digitales de 

composición
Como ya mencioné, el arte digital me ayuda a 

explorar cada alternativa, obras que destaco 

de mis prácticas digitales son las de 

composición, así como el collage que logré en 

“las paredes de mi corazón” donde busqué 

representar a mis seres queridos usando 

imaginería kitsch representando una pared 

mexicana. 

Las dos prácticas de “cuerpos” (imagen 71 & 72) donde utilicé fotos de modelos de desnudo para 

crear una composición dinámica jugando con las diagonales de las piernas y brazos u otros 

elementos como el abanico. Siento que mi obra se deriva del arte pop intentado usar el 

impresionismo y la contemporaneidad.

83Imagen 72. dislexicaries “Cuerpos” 2023 ilustración digital. s/m

Imagen 71. dislexicaries “Cuerpos 2” 2023 ilustración 
digital. s/m



3.1.2 Bocetería digital

Suelo realizar la mayoría de mis bocetos de forma 

digital, las herramientas tecnológicas son 

fundamentales para mi proceso artístico; gracias a 

mis prácticas de collage y color, he logrado 

encontrar composiciones que aplico en mis obras.

Para mis bocetos suelo combinar imágenes  e 

iconos, sobreponiéndolos y jugando con los colores 

e iconos para lograr expresar mis ideas, buscando 

mantener una coherencia temática en mis cuadros.

Me gusta utilizar fotografías intervenidas como 

bocetos, en el caso de "el niño dios está muerto” 

(imagen 73), tomé una imagen que encontré 

de una márt ir, una mujer palest ina 

sosteniendo a su bebé fallecido, esta imagen 

me llevó a reflexionar qué había sido del niño 

dios si hubiera nacido en la época actual, en 

un hogar inmerso a una zona de guerra, donde 

los niños ya no ríen, donde tienen miedo a 

mirar al cielo por si ven una bomba, donde las 

madres lloran la pérdida de sus bebés y los 

hijos las de sus padres y amigos, en un pueblo 

que sueña con comida caliente y una cama 

donde dormir sin miedo a no poder despertar 

mañana; la pose de manos me recordó a las 

señas ortodoxas, por lo  que tome la foto y 

84

Imagen 73. dislexicaries “el niño dios está 
muerto” (boceto) 2025 

Imagen 74. dislexicaries “dios” padre ausente” (boceto) 
2025



edité sus colores para representar a la virgen, añadiendo lágrimas de sangre, (evocando las 

leyendas de  estas estatuas), pero con la necesidad de expresar el dolor que sienten volviéndose 

mártires al perder a sus hijos, maldito seas estado ilegítimo de Israel.

En otro boceto, titulado “dios” padre ausente (imagen 75), utilicé una fotografía personal en la 

que pinté digitalmente sobre la imagen, eliminando el espacio que ocupaba mi papá, en esta obra 

busqué explorar el vacío y la ausencia paternal, uniendo lo íntimo y lo simbólico para reflexionar 

sobre la figura de Dios como un ser distante, dejando entrever una crítica al abandono humano y 

divino.

85Imagen 75. dislexicaries “El niño dios está muerto” 2025 óleo s/lienzo. 50x60 cm



3.2 Desarrollo de técnicas mixtas

Como ya he mencionado, de las cosas que más disfruto al crear es explorar todas las 

posibilidades que existen, técnicas como el grabado, escultura, collage, entre otros, son 

esenciales en mi proceso artístico, siento la necesidad de combinar todo lo que pueda para 

generar cosas únicas, algo que no se puede lograr utilizando solo una técnica; lamentablemente 

la UNICACH tiene la extraña necesidad que encasillarte a un taller y no deberían hacernos creer 

eso,  yo pasé por casi todos los talleres y aprendí lo que todos deberíamos conocer, comencé con 

escultura y grabado, luego me moví a ilustración para finalizar con pintura y de cada maestro 

aprendí cosas importantes que sigo aplicando en todas mis obras. Creo que todos deberíamos 

experimentar con múltiples técnicas al menos de vez en cuando para apreciarlas en su totalidad y 

descubrir todas sus posibilidades.

86Imagen 76. dislexicaries “¡Todo un hombre!” 2021. collage. s/m



87

Imagen 79. dislexicaries ”pescados” 2022 guache y tinta china s/papel

Imagen 77. dislexicaries “Elle protège l’innocence” 2025 grabado en 
linóleo

Imagen 78. dislexicaries “espejo” 2022 collage s/ 
cartón



3.3 Arte efímero en las calles



Efímero, pasajero, de un día, con poca existencia, poca vida, lo 

efímero es un aspecto de la vida muy extraño, que  habita en lo que 

nos rodea, lo efímero no es más que un recuerdo que se lleva el 

viento; en el arte, lo efímero vive en las calles y paredes, en el silbido 

del vecino y el poema que recita mi amigo, así, la forma más fácil de 

presentarlo es el arte urbano. Al ser expuesto a la intemperie, el arte 

urbano termina convirtiéndose en efímero y volátil, pero esto no lo 

hace menos valioso, ya que es una forma de democratizar el arte, de 

mostrar a todos lo que puedes crear sin la necesidad de gestionarte; 

sobre esto, Grabriela y Silvia (2016) mencionan en su tesis "Arte 

Urbano: Una aproximación desde la psicología colectiva”:

Hoy en día el arte urbano está presente en casi cualquier ciudad 

del mundo (…) se ha vuelto un movimiento global, asombrando 

cada vez con nuevas expresiones, sea por sus técnicas, por los 

materiales usados, por los temas que trata, por los lugares que 

interviene, por los distintos tipos de interacción que establece 

con sus públicos, en fin, por el impacto que causa en cada muro 

que toma como suyo.

La intervención del espacio público es un 

elemento crucial del arte moderno y de mi 

expresión artística, me encanta salir a 

caminar y ver las calles de la ciudad llenas 

de arte callejero: las pegas o paste-up, 

stickers y grafitis o tags son lo que engloba 

al arte urbano, me encanta ver como juntos 

logramos composiciones con las diferentes 

formas de expresión artística que habitan 

88

Imagen 81. dislexicaries  “s/t” (antes y después) 2025. A4.

Imagen 80. dislexicaries. s/
t. (antes y después) 2024 



las calles; aun que hay algunos grafiteros que 

solo ponen sus bombas con el fin de tapar el 

trabajo de otros, entiendo que el grafiti es una 

medida transgresora del espacio público, pero, 

¿cuál es la necesidad de ocultar lo que hacen 

los demás? Esas personas no son artistas, solo 

escritores de grafiti. El grafiti es una expresión 

muy poderosa, pero muchos solo la utilizan 

para inflar sus egos, como menciona 

Moya(2023) en su tesis “Habitar el espacio 

público: el potencial del arte urbano en el 

espacio público de la ciudad de Cuernavaca.”:

  Madura el joven que raya todo aquello que encuentra en un espíritu de rebeldía, en ocasiones sin 

cauce ni causa, y puede decidir dejarlo o hacer que esos trazos evolucionen en algo de mayor 

provecho, tomar las calles como lienzos no de sinsentidos y obscenidades (que en el grafiti 

abundan) sino de piezas monumentales que cambian de manera positiva el entorno, que pueden 

sorprender a quien por la ciudad pasea

89Imagen  83. dislexicaries “cordero de dios” (antes y después) 2025, s/m

Imagen 84. dislexicaries “El alma de dios vive en 
palestina” 2025, A4



Creo que la mejor forma de visibilizar tu trabajo es 

sacándolo a las calles, lo que más hago son tags o dibujos 

y garabatos sobre paredes, es la forma más fácil y directa 

de intervenir un espacio, siempre busco espacios que ya 

han sido intervenidos para dibujar sin repercusión (si hay 

pero equis), para este tipo de intervención utilizo “mops” 

o “chorreadores” que son pequeños botes con pintura 

acrílica o sintética con una esponja, para dibujar sobre 

distintas superficies, por otro lado, los  stickers y las 

“pegas” o "paste-ups" son una forma de arte urbano que 

destaca mucho más, aunque son volátiles y efímeras, 

(debido a las condiciones climáticas o a quienes deciden 

quitarlas por alguna razón), me parece la forma más 

efectiva para llamar al espectador, ya que al estar en la 

calle, cualquiera puede verlas  y al ser grandes hacen 

voltear a ver al que habita el lugar.

El pasteup es una forma de visibilizar el arte que 

normalmente no sería presentado en museos, sacándolo a las 

calles para que cualquiera pueda ver, pero no solo eso, el 

paste-up busca expresar y visibilizar situaciones de injusticia, 

por algo dicen que cuando los gobiernos callan las paredes 

hablan, como en las marchas, donde las personas se expresan 

mediante carteles ingeniosos; creo que estos también son arte 

urbano, ya que al ser utilizados para una sola ocasión se 

vuelven efímeros, así el arte urbano se transforma en 

resistencia y revolución moderna de y para el pueblo, aquí no 

solo podemos dar a conocer nuestro trabajo, sino también 

podemos dar voz a las injusticias que se cometen y quedan 

impunes gracias a la corrupción.

 Palestina libre

90

Imagen 85. Cartel, marcha pro-
palestina, cdmx, 2025

Imagen 84. Bansky “Thinker” 2014. 
Aerosol s/muro de la Franja de Gaza, s/m



3.3.1 Práctica de sobre-posición de imágenes

Una práctica que realicé durante un viaje fue intervenir planillas de stickers con acrílico, no 

quería dejar las calles sin mi arte y sabía que estas pegas eran la forma más efectiva para 

lograrlo; para esto, practiqué sobre posición de imágenes, la cual es una técnica de composición, 

que me parece muy interesante gracias a su capacidad de generar complejidad visual, disfruto 

acomodar imágenes sin la necesidad de dar un orden lógico, siento que esta libertad me permite 

jugar con la creatividad de la espontaneidad y el caos controlado, creando una obra rica de 

elementos que, en un aparente desorden, se 

complementan mutuamente.  Al sobreponer 

imágenes de estilos variados, (como las 

lineales), se logran cubrir más espacios 

visuales, facilitando la introducción de otros 

elementos sin perder cohesión, esta técnica 

nos ofrece oportunidad para experimentar con 

distintos tipos de composición, como las 

diagonales, que dan dinamismo y movimiento 

a las obras, este tipo de composición sugiere 

una transición entre imágenes, guiando la 

vista de forma más fluida a través de la obra, 

y, al utilizar imágenes de diferentes estilos, 

91

Imagen 86. Proceso. 2024

     Imagen 87. Proceso. 2024



temáticas y épocas en una misma obra nos permite que se encuentren interpretaciones diferentes 

y únicas. 

Cualquier tipo de imagen puede integrarse en el collage, cualquier tipo de icono e iconografía 

puede utilizarse, desde figuras religiosas hasta elementos contemporáneos, lo que me permite 

crear lecturas visuales que desafían tanto la tradición como la modernidad, ofreciendo un campo 

interpretativo muy amplio. Aunque efímero, el arte urbano es muy valioso, ya que visibiliza a los 

artistas ante un público que no siempre esta interesado en el arte. A través de la intervención del 

espacio público acerca la creatividad a la vida cotidiana, ampliando el acceso a expresiones 

artísticas que de otro modo podrían pasar desapercibidas o simplemente olvidadas.

92Imagen 88. dislexicaries “Abanico de posibilidades” 2024 acrílico s/sticker. s/m. CDMX



93
Imagen 89. dislexicaries “s/t” 2024 acrílico s/sticker. s/m. CDMX.



3 . 4 F i l t r a d a : S e r i e d e  

autorretratos

Al entrar al taller de pintura en unos semestres 

atrasados, mi proceso pictórico comenzó mucho 

después que mis compañeros de taller, pero eso no me 

hizo quedar atrás, gracias a ellos y al maestro pude 

entender con facilidad y rapidez lo que la pintura 

puede regalarme. Esta serie fue la primera que realicé, 

y aunque al principio dudaba en incluirla, al ser esta 

una investigación auto referencial sentí que tenía 

relevancia con el tema, así mismo, al  ser una serie de 

autorretratos, consideré que si encajaba, ya que era una 

representación de mí al ser mujer.

Para crearla, decidí tomarme fotografías boca abajo, 

usando diferentes filtros para jugar con las técnicas y 

colores, así poder explorar las  distintas posibilidades 

que la pintura podía ofrecerme, también funcionando 

como práctica en un ámbito que no había explorado 

con mayor profundidad anteriormente, gracias a esta 

mini serie, no solo aprendí aspectos fundamentales en 

la pintura caballete, sino también logre aceptar un poco 

más mi percepción personal; veo muy importante que, 

como artistas, nos retratemos de vez en cuanto para 

lograr conocernos de forma más intrínseca y personal.

Actualmente, la serie consta de tres obras de 30x40 cm 

en óleo, y una en acrílico y lápiz de color donde mi 

94

Imagen 90. dislexicaries “pearly whites” 
2023 óleo s/lienzo. 30x40cm y “pearly 
yellows” 2023 acrilico y lápiz de color s/
lienzo. 30x40cm



rostro es el elemento central.  El proceso de estas obras muy introspectivo, ya que me permitió 

ver mi propio rostro desde una perspectiva distinta, no era sólo un reflejo en un espejo o a través 

de una cámara, sino que fue encontrar la forma correcta de representar mi esencia a través de mi 

misma, además que pude profundizar mi capacidad pictórica y experimentar con la materialidad 

del óleo. 

Espero poder ampliarla más adelante, mostrando las 

diferentes versiones mías a lo largo del tiempo, donde 

pueda recordar cada etapa de mi vida, mostrando mi 

desarrollo como persona y artista a través de cada 

cuadro. 

No creo que esta serie llegue a tener un fin, ya que no 

dejaré de cambiar, ni físicamente, ni como persona y 

artista, creo que con esta serie expreso que lo mejor 

que la vida nos puede dar, tiempo al cual voltear atrás 

y ver como hemos crecido, aprendiendo de nuestras 

logros y sobretodo fallas, para recordar el pasado y 

conectar con el presente.

95

Imagen 91. dislexicaries “transmutación” (detalle) 2023 óleo s/lienzo. 30x40 cm

Imagen 92. dislexicaries “iridiscencia” 2023 
óleo s/lienzo 30x40cm



Procesos

Documentar los procesos es un paso que procuro no 

saltarme ya que me parece elemental para el 

proceso artístico, intento siempre tomar fotografías 

mientras pinto, lo que me permite observar mi 

avance y detectar aspectos que puedo mejorar o 

cambiar. 

Este registro visual no solo me ayuda a mejorar la 

obra, también me ofrece una perspectiva nueva del 

desarrollo de obra, mostrando la evolución de cada pieza desde sus primeros trazos, hasta su 

versión final; documentar me parece un recurso invaluable para reflexionar sobre las decisiones 

tomadas durante el proceso y cómo detalle puede afectar el resultado final, además, me permite 

aprender de mis propias técnicas y  trazos, para explorar nuevas formas de aproximarme a 

futuras obras.

A veces veo fotos de cuadros antes de ser 

terminados y pienso que tal vez no debí 

agregar ciertos elementos que la hacen ver 

muy diferente, una de estas fue remarcar 

el corazón con gris en la obra “corazón 

inmaculado” (imagen 95.),  siento que 

antes tenía un aura más etérea, al poder 

ver el corazón solo al acercarte, pero a 

pesar de creer que se pudo ver mejor antes 

de definir el corazón, estas acciones le 

dieron un aura diferente a la obra.

96

Imagen 93. dislexicaries “Corazón inmaculado” 
(detalle)  2023 óleo s/lienzo

Imagen 94. dislexicaries “Corazón inmaculado” (detalle)  
2023 óleo s/lienzo



Siempre he dicho que de los errores se 

aprende, hay que aprender a soltar las 

posibilidades de lo que pudo ser o como se 

pudo ver si no lo hubiera intervenido o 

cambiado, de mismo modo, documentar el 

proceso da ideas de técnicas que me pueden 

ayudar en otras obras, permitiéndome 

reflexionar sobre cada elección y apreciar lo 

que surge al experimentar y tomar nuevos 

caminos al ámbito artístico, sin olvidar que el 

proceso de documentación ayuda a 

comprender el por qué de mis trazos, así 

como un archivo, no solo de obra, sino 

también de mi proceso creativo y artístico.

97

Imagen 95. dislexicaries “Corazón inmaculado” (proceso)  
2023 óleo s/lienzo

Imagen 96. Proceso, 2024



Éxtasis en la tormenta

 
Esta obra fue la primera de la serie “Crucifixión”, la cual 

consta de cuatro cuadros de diferentes formatos en la cual 

decidí utilizar la imagen de "La Venus dormida" de 

Giorgione para representarla sobre una cruz acostada, su 

postura, con la mano entre las piernas, insinúa una leve 

alusión a la sexualidad, lo que me llevó a añadir en su 

momento una imagen lineal de una cruz que termina en 

pene, sin embargo, al finalizar la pieza, decidí omitir este 

detalle ya que sentí que podría desviar la atención de la 

virgen encapuchada con el aura de carrillera y las nubes 

que representan las bombas detrás de la figura de Venus, 

así como tampoco quería que un falo le robara la atención 

al personaje inicial. Con esta decisión, busqué mantener 

un equilibrio entre la simbología y la narrativa visual sin 

sobrecargar la composición.

Comencé esta obra con un boceto en acrílico, para 

luego agregar texturas al fondo y a la cruz 

utilizando una mezcla de blanco de España con 

sellador, una vez seco, me enfoqué en el paisaje de 

fondo. Tras finalizar esa parte, seguí con el fondo 

oscuro que enmarcaría a la virgen, pero decidí 

dejarlo para centrarme en el personaje principal. 

Primero pinté la base del cuerpo, y luego apliqué 

veladuras, para crear las sombras y luces 

necesarias, al finalizar, volví a trabajar en la virgen, 

dándole los detalles finales que la harían destacar 

98

Imagen 97. dislexicaries “Éxtasis en la 
tormenta” (detalle) 2024 Óleo s/lienzo

Imagen 98. dislexicaries “Éxtasis en la tormenta” 
(detalle) 2024 Óleo s/lienzo



sin opacar a la Venus. Fue aquí cuando decidí eliminar los elementos lineales, ya que sentí que 

distraerían la atención de  ambos personajes. 

Resalté la carrillera, jugando con el realismo y la imagen lineal para no desviar la atención del 

personaje central que es Venus. 

Para finalizar, añadí pequeños detalles, como flores en la parte inferior del cuadro y ajustando 

ligeramente los colores de la cruz y las telas con veladuras de óleo, finalmente iluminando las 

nubes moradas, en las cuales busco hacer alusión a una  explosión de bomba, reforzando la 

atmósfera dramática y disruptiva de la composición, que espero haber logrado con esta obra, 

(aunque me parece que necesita varios cambios).  

Este proceso me permitió equilibrar los elementos simbólicos y detalles visuales, de manera que 

cada parte de la obra tuviera su propio protagonismo sin restarle impacto como conjunto; creo 

que al quitar ciertos elementos y dándole una intención a cada uno, logré que cada simbolismo y 

detalle no solo se destacara individualmente, sino que también contribuyera de forma armoniosa 

a la narrativa general, enriqueciendo la profundidad y cohesión de la obra.

99
Imagen 99. “Éxtasis en la tormenta” (boceto digital) 2024



Ahora está expuesta en el estudio de tatuaje “opium”, junto con otras obras de mi autoría, que al 

verla colgada, y como ya mencioné,  pienso que podía hacer varios cambios en ella, pero creo 

que eso es algo muy normal de artistas, no estar satisfecho con lo que haces y no poder tener 

ningún un cuadro terminado porque siempre necesitan algo más.




100

Imagen 100. dislexicaries “Éxtasis en la tormenta” 2024 Óleo s/lienzo



Divina vulnerabilidad

Para esta obra tenía planeado la aplicación de 

técnicas mixtas como el grabado, escultura, 

pintura al óleo y acrílico, hice el boceto 

digital, lo cual me dio la idea de enriquecer el 

cuadro con las distintas técnicas que disfruto. 

Como el boceto tiene muchas imágenes que 

sobresalen y llaman a los ojos a ver a todas 

partes, decidí aplicar tres técnicas que aprendí 

en la carrera, al no estar satisfecha con un 

sólo taller, conocí ámbitos de escultura, 

grabado, ilustración y obviamente pintura, por 

lo que decidí implementar todas en este 

cuadro de casi un metro.

En este último apartado explicaré mi proceso 

al crear esta obra, desde la imprimátur hasta 

cada trazo y pensamiento que surgió de ella.

A pesar de haber tenido ciertas dificultades 

para lograr la obra deseada, como lo son las 

proporciones del cuerpo al esculpir, disfruté 

mucho su proceso; para este comencé 

marcando la cruz y el personaje con acrílico, 

donde tuve el error de no marcar el espacio 

que quería de los vitrales (los cuales tuve que 

recortar), después de l boceto apliqué la 

101
    Imagen 101. “Divina Vulnerabilidad” (boceto digital) 2024



imprimatura de la tabla que utilicé de soporte, (la cual 

fue con sellador, blanco de España y pintura magenta), 

comencé con la escultura del cuerpo, que como 

mencioné, quedó mal, pero gracias a la pintura logré 

mejorar.

Como mencioné al inicio, sentí la necesidad de resaltar 

al personaje en esta obra, ya que en esta serie mi 

objetivo es destacar a Venus en la cruz, y como el 

fondo es imponente e hipnotizante, creí que la mejor 

manera de lograrlo era trayéndola a la tercera 

dimensión, para ello, modelé a Venus en arcilla de 

papel. 

Todas las técnicas que sé

Después de imprimar la tabla, remarqué el boceto de la 

cruz y el personaje en acrílico, para luego comenzar 

con lo más divertido y estresante, el cuerpo, esta parte 

fue algo, bastante, complicada, ya que hacía tiempo 

que no practicaba escultura, lo que dio resultado a un 

cuerpo que no quedó ni cerca del boceto inicial, ya que 

me fallaron las dimensiones al ir agregando la arcilla; 

así, una vez seco, realicé algunos ajustes con navaja y 

lija. 

Cuando estuve medianamente satisfecha con el 

resultado, lo pinté de blanco para luego continuar con 

el tallado de la cruz, los cuales hice con acrílico para 

luego tallar con gubia. Al terminar de grabar, pinté los 

102
Imagen 102. Boceto en panel, 2024



relieves de negro para  dar profundidad, pero 

finalizaré la cruz después de pintar el personaje.

Como ya había mencionado, no medi el vitral del 

fondo primero por despistada, como debía ser, 

por lo que tuve que cortar la imagen, pero quiero 

volver a intentarlo, tal vez en un formato aún más 

grande. Quiero hacer hincapié en que no quedé 

satisfecha con el cuerpo ya que quedó 

desproporcionado, pero para eso son las 

prácticas, de lo errores se aprende, ya que  nos 

permiten identificar áreas a mejorar y  así poder 

afinar nuestra técnica; cada intento fallido o 

imperfecto aporta experiencia y nos impulsa a prestar más atención a los detalles y procesos en 

nuestra obra, avanzando así hacia una ejecución más precisa en futuros trabajos. También debo 

aprender a no solo centrarme en que, para mi, el cuerpo quedo “feo” por falta de proporción, sino 

en mi experiencia creando, ya que fue un reto por el cual me gustaría seguir practicando hasta 

lograr el acabado exacto en mi mente.

Disfruté mucho poder combinar todas las técnicas que aprendi a lo largo de la carrera de artes 

visuales: el grabado, la escultura y la 

pintura han sido una parte elemental, no 

solo en m proceso como artista, sino en mi 

crecimiento personal y desarrollo creativo, 

permitiéndome expresar con mayor 

facilidad lo que en palabras podría sonar 

abstracto. 

La unicach, aunque precaria, me hizo amar 

las artes visuales, ya que se que sin ellas no 

podría vivir ni expresar mi sentir de manera 

que mi cerebro, corazón y alma necesitan.

103

Imagen 103. Proceso, venus de arcilla, 2024

Imagen 104. Proceso, grabado de madera, 2024



Pintura
Retomando esta obra, una vez terminados los aspectos extra-pictóricos, decidí que lo primero 

que debía hacer era el fondo de vitral: comencé bocetando los vitrales a lápiz, para luego utilizar 

cinta, adhesiva, marcando las divisiones de cada cristal; una vez cubiertos los espacios, apliqué 

una capa de acrílico blanco para después añadir los rayos de luz con los colores previamente 

escogidos. Al finalizar, retiré la cinta y corregí con pintura  acrílica negra algunos errores que 

surgieron, pintando también la cruz y el cuerpo con acrílico.

Al no quedar satisfecha con el cuerpo supe que la única forma de mejorarlo era con pintura, por 

lo que me fui de lleno con ella, tratando de arreglar los errores jugando con las luces y sombras, 

104

Imagen 105.  Proceso, 2024



105

Imagen 108. dislexicaries “Divina Vulnerabilidad”
(proceso)  2024 óleo, acrílico y arcilla sobre panel. 
45x100 cm

Imagen 109. dislexicaries “Divina Vulnerabilidad” 2024 óleo, acrílico 
y arcilla sobre panel. 45x100 cm



quiero creer que hice un buen trabajo al 

solucionar los detalles de esta, pero me di 

cuenta que olvidé esculpir la corona de espinas, 

por lo que luego de pensar por un rato cómo 

lograrlo sin arruinar la Venus finalizada, decidí 

utilizar silicon caliente logrando la textura 

deseada. 

Para finalizar, apliqué veladuras de óleo rojo en 

la cruz para darle otro efecto, así como en la 

cara y el cuerpo para crear sangre, para finalizar, 

usé empaste de óleo blanco para detallar el 

corazón atravesado por una flecha hiriendo las 

costillas, así como la herida de cristo.

106

Imagen 106. dislexicaries “Divina Vulnerabilidad” 
(detalle) 2024 óleo, acrílico y arcilla sobre panel. 
45x100 cm

Imagen 107. f dislexicaries “Divina Vulnerabilidad” (detalles) 2024 óleo, acrílico y arcilla sobre panel. 45x100 cm



Conclusiones
Creo que todos los procesos creativos son importantes y la investigación que realicé sobre este 

tema de interés ha sido fundamental para mi desarrollo espiritual y artístico, siento esencial 

explorar al menos una vez aquello que nos apasiona, y siendo honesta, sin este documento no 

habría llegado a muchas conclusiones ni descubierto ideas que aún no habían tomado forma 

concreta en mi mente. 

Realizar esta investigación me permitió recuperar conocimientos sobre religiosidad y arte sacro 

que tenía algo olvidados y me ayudó a abrir nuevas perspectivas sobre temas en los que nunca 

antes había profundizado; aprendí a reconocer símbolos y a comprender el significado detrás de 

ellos, además de descubrir nuevas maneras de integrar estas imágenes en mi obra gracias a los 

diferentes tipos de composición, así como significados que estos símbolos tienen.

Explorar las obras y artistas que me interesan me permitió descubrir técnicas y composiciones, 

mientras que conectar con mis referentes ayudo tanto mis creencias como mi estilo artístico; la 

práctica constante y la apropiación creativa han ampliado mis habilidades, permitiéndome 

desarrollar mis conocimientos técnicos. 

Gracias a este trabajo he mejorado en áreas que antes parecían lejanas y a su vez la inspiración 

de mis referentes ha sido una guía invaluable en mi crecimiento como artista.

En resumen, este proceso de investigación y práctica me ha impulsado a redescubrir conceptos y 

a profundizar técnicas y símbolos que han enriquecido tanto mi expresión  artística, como mi 

espiritualidad. 

Crear el documento fue esencial para aclarar ideas y explorar aspectos que antes no había 

considerado, lo que me permitió conectar con mis referentes y mejorar mi capacidad creativa.

107



Padre, en tus manos encomiendo mi espíritu

Padre en tus manos

¿Por qué me has olvidado?

En tus ojos me has olvidado

En tus pensamientos me has olvidado

En tu corazón me has olvidado

“Chop suey!” System of a Down

108



Bibliografía

I. B1mod. (13 de abril de 2013). Introducción al arte de apropiación y obra de Sherrie Levine. 

https://b1mod.wordpress.com/2013/04/13/inicios-del-arte-de-apropiacion-y-obra-de-sherrie-

levine/

II. Benjamin, W. (1936). La obra de arte en la era de su reproductibilidad técnica.

III. Blog del Artenauta. (17 de abril de 2023). ¿Qué es la apropiación artística? Mundo Artístico. 

Recuperado de https://www.arteescuela.com/que-es-la-apropiacion-artistica/

IV. Castiñeyra Fernández, P. (s.f.). El imaginario femenino y su representación en la pintura 

religiosa del siglo XVI español: Una aproximación al estudio de la posible influencia del 

pensamiento erasmista.

V. Catholicnewsherald. (2022, 8 de junio). La Santísima Trinidad, dogma central del 

catolicismo. Recuperado de https://catholicnewsherald.com/espanol/232-news/nuestra-fe/

8288-la-santisima-trinidad-dogma-central-del-catolicismo

VI. Cervigón, E., & Elorza Ibáñez de Gauna, M. C. (2016). Ironía en el arte contemporáneo 

como resistencia visual en el contexto actual [Tesis de máster]. Universidad del País Vasco/

Euskal Herriko Unibertsitatea (UPV/EHU), Escuela de Máster y Doctorado.

VII. Da Silveira, Pablo. (2012). Libertad de enseñanza, libertad religiosa, secularización y 

laicidad: límites confusos y falsas asociaciones. Recuperado de http://www.scielo.edu.uy/

scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1688-74682012000100002&lng=es&tlng=es.

109



VIII. Dostoyevski, F. (1880). Los hermanos Karamazov (2da ed.). Moscú, Rusia: Editorial XYZ.

IX. Editorial, Equipo. (23 de junio de 2023). Qué es la Ironía (significado y ejemplos). En 

Significados.com. Recuperado de https://www.significados.com/ironia/

X. Escobar Mendoza, O. L. (1997). La Virgen de Guadalupe en la realidad social de la mujer.

XI. Esgueva López, V., & Nicolau López, N. (2019). Apropiacionismo en el arte, la legitimidad 

de la imagen sustraída. En IV Congreso Internacional de Investigación en Artes Visuales 

ANIAV 2019 Recuperado de  http://dx.doi.org/10.4995/ANIAV.2019.9094

XII. Fuhrman, E. (21 de marzo de 2023). La Medalla del Sagrado Corazón: Un Símbolo de Amor 

Divino y Devoción. Recuperado de https://www.amaliajewelry.com/es/blogs/nuestro-blog/el-

s a g r a d o - c o r a z o n - u n - s i m b o l o - d e - a m o r - d i v i n o - y -

devocion#:~:text=A%20menudo%20se%20representa%20como,el%20acto%20supremo%20

de%20altruismo

XIII. Gamez, J. (s.f.). Arte y Religión Mex-Suiza. Recuperado de https://www.studocu.com/es-

mx/document/universidad-autonoma-de-nuevo-leon/artes/arte-y-religion-mex-suiza/

27758989

XIV. Gombrich, E.H (1950) La historia del arte. Traducción: Rafael Santos Torroella. Primera 

impresión de la decimosexta edición inglesa, aumentada, corregida y rediseñada por Phaidon 

Press Limited en 1995. 

XV. Hitchens, C. (2007). God is not great. [Título en español: Dios no es bueno]. Traducción de 

Ricardo García Pérez. Jano Perplejo.

XVI. Ledesma, R. (2018). La Espiritualidad Católica en el Arte Mexicano (II). Recuperado de 

https://cidesoc.com/2018/02/27/la-espiritualidad-catolica-en-el-arte-mexicano-ii/

110



XVII. Marx, K. (1844). Crítica de la Filosofía del Derecho de Hegel. En Deutsch-Französische 

Jahrbücher. Publicado a fines del mes de febrero de 1844. (Transcripción de la segunda 

edición, 1967, Grijaldo, con traducción de Roces, W.).

XVIII. Morales, Carlos J. (2006). Arte y moral, implicaciones mutuas. Recuperado de https://

www.nuevarevista.net/arte-y-moral-implicaciones-mutuas/

XIX. " M o r a l e s " . ( s . f . ) . E n E t h i c s U n w r a p p e d . R e c u p e r a d o d e h t t p s : / /

ethicsunwrapped.utexas.edu/glossary/morales?lang=es

XX. Nightingale, A. (2019). Recomendado leer la biblia sin saltarse versículos para entender un 

poco de esta religión. [Respuesta en Quora]. En ¿Qué libros científicos me recomiendan que 

hable acerca del cristianismo y tengan pruebas que lo avalen?, Quora. Recuperado de https://

es.quora.com/Qu%C3%A9-libros-cient%C3%ADficos-me-recomiendan-que-hable-acerca-

del-cristianismo-y-tengan-pruebas-que-lo-avalen

XXI. Nussbaum, M. C. (1995). Objectification. En A. S. Woskow (Ed.), Sexual Objectification 

(pp. 251-291). Oxford University Press. 

XXII. Palomar Verea, C. (2005). Maternidad: Historia y Cultura. Revista de Estudios de Género 

La Ventana, (22), 35-67.

XXIII. Pérez Mandujano, D. M. (2022). Arte urbano y rescate de espacios públicos. Síntesis de 

la investigación “Arte urbano formador de identidad cultural. Caso Ciudad de Colores”. 

Recuperado de https://www.revistas.unam.mx/index.php/archipielago/article/download/

78703/69597

XXIV. Psiquiatría.com. (s.f.). Voluntad. https://psiquiatria.com/glosario/voluntad

111



XXV. Ramírez Espinosa, G. y Vargas Kotasek, S. M. (2016). Arte Urbano: Una aproximación 

desde la psicología colectiva, tesis de licenciatura en psicología, Universidad Nacional 

Autónoma de México

XXVI. Redacción National Geographic. (2023, 21 de marzo). Qué es la moral y cuál es su 

importancia. National Geographic. Recuperado de https://www.nationalgeographicla.com/

historia/2023/03/que-es-la-moral-y-cual-es-su-importancia

XXVII.  Rius. (1998). El gran negocio guadalupano. Grijalbo.

XXVIII. Rubio y Rubio, A. (s.f) NOTAS SOBRE ARTE RELIGIOSO EN MÉXICO

XXIX. Ruiz Durán, P. (10 de febrero 2024). ¿Cuál es el origen histórico (no el religioso, por 

favor) de la Trinidad cristiana? En Quora. Recuperado de https://es.quora.com/

Cu%C3%A1l-es-el-origen-hist%C3%B3rico-no-el-religioso-por-favor-de-la-Trinidad-

cristiana

XXX. Sáez Linero, C. (2021). Iconografía de la maternidad en la red social Instagram. 

Recuperado de http://hdl.handle.net/10230/52278

XXXI. Sandoval Moya, L. E. (27 de agosto de 2023). HABITAR LO PÚBLICO: EL 

POTENCIAL DEL ARTE URBANO EN EL ESPACIO PÚBLICO DE LA CIUDAD DE 

CUERNAVACA. Tesis para la maestría de imagen, arte, cultura y sociedad en la Universidad 

Autónoma del Estado de Morelos

XXXII. Simbolopedia (27 de junio de 2024) Simbolismo y significado de la granada. 

Recuperado de  https://symbolopedia.com/es/pomegranate-symbolism-meaning/

XXXIII. Spiewak, S. (s.f.). Santos Patronos: Listas de santos patronos católicos, quiénes son y 

por qué son importantes. Hallow.com. Recuperado de https://hallow.com/es/blog/santos-

patronos

112


